
Citas de los Pioneros
Adventistas del Septimo Dia







“No hemos de recibir las palabras de
aquellos que vengan con un mensaje que
contradiga los puntos especiales de
nuestra fe. Ellos agrupan una masa de
Escritura e incorporan un caudal de
evidencia alrededor de sus teorías. Esto se
ha hecho vez tras vez durante los pasados
cincuenta años. Y en tanto las Escrituras
son la Palabra de Dios y deben ser
respetadas, la aplicación de ellas, si dicha
aplicación mueve una columna del
fundamento que Dios ha sostenido estos
cincuenta años, sería un grave error.
Quien haga tal aplicación, no sabe de la
maravillosa demostración del Espíritu
Santo que da poder y fuerza a los
mensajes pasados que han llegado al
pueblo de Dios.”

(E. G. White, Mensajes de Loma Linda, p. 150)

“No tenemos nada que temer del futuro, excepto que nos olvidemos de
cómo nos ha guiado el Señor, y Su enseñanza en nuestra historia pasada.”

(E. G. White, Life Sketches, p. 196)



“Como errores fundamentales, podemos clasificar junto al falso sábado otros
errores que los protestantes han arrastrado de la Iglesia Católica, tales como la
aspersión para el bautismo, la Trinidad, la conciencia de los muertos, y la vida eterna
en tormento. La masa que ha sostenido estos errores fundamentales, sin duda lo han
hecho en forma ignorante, pero ¿Puede suponerse que la iglesia de Cristo seguirá
adelante con estos errores hasta que las escenas del juicio irrumpan sobre el mundo?
No lo creemos.” (Jaime White, sept. 12, 1854, Review and Herald, vol. 6, Nº 5, p. 36,
párr. 8)

Este libro, es una recopilación de citas tomadas de los Pioneros Adventistas, que reflejan la
posición unánime de la primitiva Iglesia Adventista frente a la doctrina de la Trinidad. Muchos
ignoran las enseñanzas de los Pioneros Adventistas. Después de leer este libro Vd. Conocerá lo que
los Pioneros Adventistas creían. La iglesia como un todo, rechazó la doctrina de la Trinidad, y no fue
sino muchos años después de la muerte de E. G. White, que la Iglesia Adventista modificó su posición
con relación a la Trinidad. La Iglesia Adventista como un todo se ha apartado de la verdad revelada
en las Escrituras, tomando la postura Trinitaria, que fuera formulada por la Iglesia Católica (la
ramera), y sostenida por todas sus hijas, las iglesias protestantes apóstatas. Que Dios nos ayude a
“contendáis eficazmente por la fe que ha sido una vez dada á los santos. Porque algunos hombres
han entrado encubiertamente, …negando á Dios que solo es el que tiene dominio, y á nuestro Señor
Jesucristo.” Judas 3,4. “¿Quién es el mentiroso, sino el que niega que Jesús es el Cristo? Este es
anticristo, el que niega al Padre y al Hijo.” 1 Juan 2:22.

“La mayoría de los fundadores de la Iglesia Adventista del Séptimo Día no podrían unirse
hoy a la iglesia si tuviesen que suscribir las Creencias Fundamentales de la denominación.

“Mas específicamente, muchos no podrían estar de acuerdo con la creencia número 2, que
trata de la doctrina de la Trinidad.”

(George Knight, autor y profesor de la Universidad de Andrews, Ministry, oct. 1993, p. 10)

Compilado por el Pr. Lynnford Beachy, agosto 1996.
HC 64 Box 128 B

Welch, West Virginia 24801
U. S. A.

Fono: (304) 732-9204
E-mail: berean@smyrna.org

Internet: www.smyrna.org -or- www.presenttruth.info

Publicado por Smyrna Gospel Ministries

Traductor: Leonardo Domenech



Table of Contents

José Harvey Waggoner, 1820 - 1889
(Padre de E. J. Waggoner) . . . . . . . . . . . . 1

Doctrina de la Trinidad subversiva de la
expiación. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

W. W. Prescott . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

José Bates: 1792 - 1872 . . . . . . . . . . . . 3

Merrit E. Cornell: 1827 - 1893 . . . . . . . . 3

¿Quiénes son Mormones?. . . . . . . . . . . . 3

Jaime Springer White: 1821 - 1881 . . . . . 4

Razones Católicas para guardar el domingo. . 5

La posición del remanente . . . . . . . . . . . 5

Alonzo T. Jones: 1850-1923 . . . . . . . . . . 6

A. J. Dennis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Juan Matteson . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

M. C. Wilcox . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

J. M. Stephenson . . . . . . . . . . . . . . . . 8
Nota: Aunque Stephenson hizo una declaración que promovía la
idea de que Cristo es un ser creado (con la cual los publicadores
no pueden estar de acuerdo y, por tanto, ha sido borrada), su
artículo se incluye por sus valiosas enseñanzas bíblicas. El,
junto con Urias Smith y J. N. Loughborough, el cual hizo una
declaración sobre el tema en 1855, son los únicos Pioneros
Adventistas que tengo en conocimiento que llevaron a la
imprenta esta idea. En 1855, un año después de escribir este
artículo, Stephenson abandonó el Movimiento. Urias Smith en la
primera impresión de su obra Pensamientos Sobre el
Apocalipsis en 1867, enseño que Cristo fue creado, pero el
pronto revisó su entendimiento y en una impresión posterior de
Daniel y el Apocalipsis él omitió tales declaraciones y anadió
fuertes declaraciones contra esta idea, trayendolas en armonía
con el resto de las declaraciones de los hermanos.

Uriah Smith: 1832 - 1903 . . . . . . . . . . 14

J. N. Andrews: 1829 - 1883 . . . . . . . . . 15

R. F. Cottrell . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

D. W. Hull . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Doctrina Bíblica sobre la Divinidad
de Cristo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Doctrina Bíblica sobre la Divinidad
de Cristo (Conclusión). . . . . . . . . . . . . 20

G. W. Amadon . . . . . . . . . . . . . . . . 23

¿Cómo podemos explicarlo? . . . . . . . . . 23

J. N. Loughborough: 1832-1924. . . . . . . 23

Preguntas para el Hno. Loughborough . . . . 23

E. J. Waggoner: 1855-1916 . . . . . . . . . 25

¿Es Cristo Dios? . . . . . . . . . . . . . . . . 25

Cristo como Creador . . . . . . . . . . . . . 25

¿Es Cristo un ser creado? . . . . . . . . . . . 26

Autores diversos . . . . . . . . . . . . . . . 27

Cristianismo pagano y ortodoxo . . . . . . . 27

La importancia de un correcto sistema de
creencias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Los protestantes no guiados por las
Escrituras . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Probado por el Catecismo de Butler . . . . . 28

Ellen G. White: 1827-1915. . . . . . . . . . 29

Los primeros cincuenta años . . . . . . . . . 29

Creencias Fundamentales de los Adventistas
del Séptimo Día publicadas en los anuarios de
1889, 1931 y 1981. . . . . . . . . . . . . . . 29

Anuario 1889. . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

Anuario 1931. . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

Anuario 1981. . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Posición de los Pioneros Adventistas del
Séptimo Día sobre “la Trinidad” y “la
Deidad” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

J. N. Loughborough . . . . . . . . . . . . . . 31

E. J. Waggoner. . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Jaime White . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

José Bates . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

El himnario de iglesia . . . . . . . . . . . . 32

La versión de 1909 y 1941 en Inglés . . . . . 32

La versión de 1985 en Inglés . . . . . . . . . 33

Carta de J. S. Washburn. . . . . . . . . . . 33

Un estudio bíblico adicional
por Lynnford Beachy . . . . . . . . . . . . . . 35

La Verdad Acerca de Dios. . . . . . . . . . . 35

Nota: Todos los títulos de los artículos están en el original excepto
la sección que trata del Himnario Adventista del Séptimo Día.



José Harvey Waggoner: 1820 - 1889
(Padre de E. J. Waggoner)

Doctrina de la Trinidad subversiva de la
expiación

Sin lugar a dudas, para muchos les parecería irre-
verente hablar así de la doctrina de la Trinidad. Pero
pensemos que han de ver el tema bajo una luz distinta,
si con mucha calma y sinceridad examinan los argu-
mentos que hemos de presentar. Sabemos que escribi-
mos con la más profunda reverencia por las
Escrituras, y con la más elevada consideración por
cada enseñanza de la Biblia y por cada doctrina y he-
cho de las Escrituras. Pero la reverencia hacia las
Escrituras no necesariamente abraza la reverencia
por las opiniones que los hombres tienen de las
Escrituras.

No es nuestro propósito presentar argumento algu-
no sobre la doctrina de la trinidad, mas allá de su inci-
dencia sobre el tema bajo consideración, es decir,
sobre la Expiación. Y deseamos, confiadamente de-
seamos dejar la decisión de la discusión con todo aquel
que cuidadosamente lea nuestras observaciones con
un esfuerzo por despojarse de todo prejuicio, si es que
desafortunadamente lo tenga. Las inconsistencias de
los Trinitarios, que deben ser señalados para liberar
las enseñanzas de las Escrituras sobre la Expiación de
los reproches que por tanto tiempo han existido, y que
son los resultados necesarios de su sistema de teolo-

gía. No importa cuán capaces sean los autores a quie-
nes nos dirigimos, nunca podrán liberarse de las in-
consistencias sin corregir su teología.

Muchos teólogos piensan que la Expiación, con
relación a su dignidad y eficacia, descansa sobre la
doctrina de la trinidad. Pero no vemos conexión algu-
na entre los dos. Por el contrario, los defensores de la
doctrina tropiezan con dificultadas que parece tratan
de evitar. Su dificultad consiste en lo siguiente: Hacen
que la negación de la trinidad sea equivalente a ne-
gar la divinidad de Cristo. Si este fuese el caso, nos
aferraríamos a la doctrina de la trinidad tan tenaz-
mente como podamos, pero este no es el caso. Quie-
nes hayan leído nuestras observaciones acerca de la
muerte del Hijo de Dios, saben que creemos firmemen-
te en la divinidad de Cristo, pero no podemos aceptar
la idea de una trinidad, como la sostienen los Trinita-
rios, sin desechar nuestro reclamo de la dignidad del
sacrificio hecho por nuestra redención.

Y aquí demostramos cómo en teología los extre-
mos mas apartados se tocan. Los más altos Trinitarios
y los más bajos Unitarios se reúnen y están perfecta-
mente unidos acerca de la muerte de Cristo—la fe de
ambos llega a ser Socinianismo*. Los unitarios creen
que Cristo era un profeta, un maestro inspirado, pero
meramente humano; que su muerte era la de un cuerpo
humano solamente. Los Trinitarios sostienen que el
término “Cristo” comprende dos naturalezas distintas
y separadas: una, que era totalmente humano; la otra,
la segunda persona de la trinidad, que habitó en la car-
ne un breve tiempo, pero no le era posible sufrir, o mo-
rir; que el Cristo que murió, era solo la naturaleza
humana donde había morado la divinidad. Ambos ti-
pos tienen una ofrenda humana y nada más. No impor-
ta cuan exaltado era el Hijo preexistente, no importa
cuan glorioso, cuan poderoso, o eterno; si sólo murió
la parte humana, el sacrificio sólo fue humano. Y en
lo que concierne a la muerte vicaria de Cristo, esto es
Socinianismo. Así la observación es justa de que la
doctrina de la trinidad degrada la Expiación, lo que
hace que solo descanse en una ofrenda humana como

- 1 -

Que Creian los Pioneros?

?

* SOCIANUS: Dos teólogos italianos protestantes llamados Sozzini,
Laelius, (1523-1562) amenazados por la Inquisición, se estableció en
Zürich llegando a ser dirigente del Nuevo Unitarismo o movimiento
anti trinitario.

Socianus, Faustus: nacido en Siena, Italia, 1539. En el año 1574, se
estableció en Basel, ocupándose en elaborar un sistema basado en los
puntos de vista de su tío. En el año 1577 se presentó en debate abierto
sosteniendo que la Trinidad era una doctrina pagana, y que Cristo era
un ser creado e inferior. Los socianos fueron durante mucho tiempo
un grupo religioso poderoso en Hungría, Polonia, y Transilvania. Su
catecismo se conoce como Racoviano por el lugar de publicación,
Krakow, Polonia. Murió en Cracovia en 1604.



su fundamento. Unas pocas citas demostrarán lo co-
rrecto de esta aseveración. (J. H. Waggoner, 1884, La
Expiación a la Luz de la Naturaleza y la Revelación,
pp. 164,165).

Esperamos haber demostrado, para la plena convic-
ción de cada ser, que “tiembla ante la palabra” del Se-
ñor, que el Hijo de Dios, que estuvo al principio, por
quien fueron hechos los mundos, por nosotros sufrió la
muerte; las declaraciones de los autores teológicos, a
menudo repetidas, que murió un cuerpo humano sola-
mente, han sido probadas falsas en base a las Escrituras.
Estos autores toman como base la doctrina de la trini-
dad, y suponen que Cristo es la segunda persona de la
trinidad, y que no podía morir. Naturalmente, suponen
que la muerte no es el cese de la vida; y entre ambos su-
puestos antibíblicos se involucran numerosas dificul-
tades, cargando la doctrina de la Expiación con
contradicciones irrazonables. No necesariamente nos
opondríamos a los sentimientos religiosos de clase al-
guna, pero a fin de liberar la doctrina de la Expiación de
las consecuencias de estos supuestos, nos vemos impul-
sados a señalar algunos de los argumentos destacados
presentados en favor de la doctrina de la trinidad.

En el “Manual de Expiación” se cita 1 Juan 5:20
como si contuviera las pruebas más concluyentes evi-
dencias acerca de una trinidad y de la divinidad su-
prema de Cristo. Allí se sostiene que se lo denomina
“el Dios verdadero y vida eterna.” El referido versícu-
lo reza así:

“Pero sabemos que el Hijo de Dios ha venido, y
nos ha dado entendimiento para conocer el que es ver-
dadero; y estamos en el verdadero, en Su Hijo Jesu-
cristo. Este es el verdadero Dios, y la vida eterna.”
1 Juan 5:20.

Una persona que lea este verso debe encontrarse
fuertemente ligada a una teoría para no ver la distin-
ción que allí se hace entre el Dios verdadero y el Hijo
de Dios. “Nosotros estamos en él quien es verdade-
ro.” ¿Cómo? “En su Hijo Jesucristo.” La diferencia
entre Cristo y el verdadero Dios, se ve claramente en
las propias palabras del Salvador que encontramos en
Juan 17:3:

“Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el
único Dios verdadero, y a Jesucristo a quien has en-
viado.”

Se hace mucho hincapié sobre Isaías 9:6 como
prueba de una trinidad, al referir a nuestro Sumo
Sacerdote quien vertió su sangre por nosotros. El de-
fensor de esa teoría dirá que se refiere a una trinidad,
pues a Cristo se lo denomina Padre eterno. Pero por
este motivo, y otros mas, es que no puede referirse a
una trinidad. ¿Es Cristo el Padre dentro de la trini-

dad? Si así fuese, ¿cómo es el Hijo? O, si es tanto Pa-
dre como Hijo, ¿cómo puede haber una trinidad?
Pues una trinidad es una unión de tres personas.
Para poder reconocer una trinidad, debe preservarse
la distinción entre Padre e Hijo. A Cristo se lo denomi-
na “la segunda persona de la Trinidad;” pero si este
texto prueba la existencia de una trinidad, o si de al-
gún modo se refiere a ella, prueba que no es el segun-
do sino el primero. Y si es el primero, ¿quién es el
segundo? Resulta claro que esta texto no tiene refe-
rencia alguna a tal doctrina. (J. H. Waggoner, 1884,
La Expiación a la Luz de la Naturaleza y la Revela-
ción, pp. 167-169).

Como se señalara anteriormente, el gran error de
los Trinitarios, al discutir el tema, es este: no hacen
distinción entre negar una trinidad y negar la divinidad
de Cristo. Sólo ver los dos extremos, en el medio de los
cuales se sitúa la verdad; y toman cada expresión refe-
rente a la preexistencia de Cristo como evidencia de
una trinidad. Las Escrituras enseñan abundantemente
acerca de la preexistencia de Cristo y su divinidad,
pero se encuentran enteramente silenciosas con res-
pecto a una trinidad. La declaración que el Hijo divi-
no de Dios no podía morir, está tan lejos de las
enseñanzas bíblicas, como la oscuridad está de la luz.
Y preguntaremos a los Trinitarios, ¿a cuál de las dos
naturalezas nos encontramos en deudas por la reden-
ción? La respuesta por supuesto debe ser: A Aquel que
murió y vertió su sangre por nosotros, pues “tenemos
redención por medio de su sangre.” Resulta evidente
entonces, que si sólo murió la naturaleza humana,
nuestro Redentor es sólo humano, y que el divino Hijo
de Dios no tomó parte en la obra de redención, pues no
podía sufrir ni morir. Seguramente decimos bien, que
la doctrina de la Trinidad degrada la Expiación, al
ubicar el sacrificio, la sangre de nuestra adquisición, a
la altura del Socinianismo. (J. H. Waggoner, 1884, La
Expiación a la Luz de la Naturaleza y la Revelación, p.
173) (Esto se encuentra además en Review and Herald,
nov. 10, 1863, vol. 22, p. 189)

Pregunta: ¿Qué es el domingo, o el Día del Señor
en general?

Respuesta: Es el día dedicado por los apóstoles en
honor de la Santísima Trinidad, y en memoria de Cris-
to nuestro Señor que se levantó de los muertos en do-
mingo; envió el Santo Espíritu en domingo; etc.… Por
lo tanto se lo denomina el Día del Señor. Se lo llama
también domingo dada la antigua designación romana
de Dies Solis, el día del sol, el cual era sagrado. Cate-
cismo de Douay, p. 143.

(J. H. Waggoner, julio 18, 1854, Review and He-
rald, vol. 5, Nº 24, p. 86, párr. 16-18)

- 2 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



W. W. Prescott
Como Cristo nació dos veces, una vez en la eter-

nidad, el unigénito del Padre, y nuevamente en la car-
ne, uniendo así lo humano y lo divino en el segundo
nacimiento, así de ese modo nosotros, que hemos naci-
do una vez en la carne, hemos de tener un segundo na-
cimiento, nacidos en el Espíritu, para que nuestra
experiencia pueda ser la misma, el ser humano y el ser
divino juntos en una unión de vida. (W. W. Prescott,
abril 14, 1896, Review and Herald, p. 232)

José Bates: 1792 - 1872

Mis padres eran desde hace tiempo miembros de la
Iglesia Congregacional, junto con todos sus hijos con-
vertidos hasta el momento, y ansiosamente esperaban
que nos uniéramos a ellos. Pero abrazaron algunos
puntos de fe que yo no podía entender. Sólo nombraré
dos: la forma de bautismo y la doctrina de la Trinidad.
Mi padre, quien había sido diácono desde hace mucho
tiempo, trató de convencerme que ellos tenían razón en
los puntos de doctrina.… Con respecto a la Trinidad,
concluí que era una imposibilidad para mí creer que
el Señor Jesucristo, el Hijo del Padre, era además el
Dios Todopoderoso, el Padre, uno y el mismo ser. Le
dije a mi padre, “Si me puedes convencer que en este
sentido somos uno, de que tú eres mi padre, y yo tu hijo
y que también yo soy tú padre y tú mi hijo, entonces
puedo creer en la trinidad.” (José Bates, 1868, La Au-
tobiografía del Anciano José Bates, p. 204)

Una cosa más: Se ha ridiculizado mucho a los de
nuestra compañía que se han unido a los Shakers (fa-
milia). Yo digo que es vergonzoso para ellos primera-
mente, el haber predicado en forma clara y definida el
pronto regreso personal de nuestro Señor Jesucristo
para recoger sus santos—para entonces unirse a los
Shakers en su fe, que él (Jesús) vino espiritualmente en
su madre, Ana Lee, hace más de setenta años. Esto, sin
duda es mi forma de pensar, se debe a sus anteriores
enseñanzas y creencias en una doctrina denominada
la Trinidad. ¿Cómo Vd. puede hallar fallas en la fe de
ellos, en tanto enseña la esencia misma de una doctri-
na que nunca, nunca ha de ser entendida? (José Bates,
1848, Experiencia Pasada y Presente, p. 187)

Merrit E. Cornell: 1827 - 1893
Los protestantes y los católicos casi están tan uni-

dos en creencia, que no resulta difícil concebir cómo
los protestantes pueden hacer una Imagen de la Bestia.
La mayoría de los protestantes creen, como los cató-
licos, en la Trinidad, la inmortalidad del alma, la con-
ciencia de los muertos, la recompensa y castigo al
morir, la tortura sin fin de los malvados, la herencia de
los santos mas allá de los cielos, el bautismo por asper-
sión, y el DOMINGO PAGANO en lugar del Sábado;
todo lo cual es contrario al espíritu y letra del Nuevo
Testamento. Seguramente entre madre e hijas existe
una notable semejanza familiar. (M. E. Cornell,
1858, Hechos para los tiempos, p. 76)

¿Quiénes son Mormones?

A veces nuestros opositores, al no prosperar sus
argumentos con el fin de impactar, esgrimen el grito de
“Mormonismo.” No pueden demostrar que nuestros
puntos de vista acerca de los dones espirituales sean
Antibíblicos, o irrazonables, pero dado que el Mormo-
nismo profesan poseer estos dones, piensan que es un
buen golpe despertar los prejuicios en nuestra contra al
denominarnos Mormones. Pero este cargo pierde toda
su fuerza al considerar que la fe en los dones espiritua-
les no es peculiar de los Mormones. Los más eruditos y
fieles de las sectas protestantes han reclamado lo mis-
mo, tanto sea en la teoría como en la práctica. [Vea la
obra titulada “Poderes Milagrosos,” publicado por Re-
view Office]. La verdad es que nosotros no creemos
con los Mormones en un único punto que les sea pecu-
liar. Pero si para estar de acuerdo con los Mormones
sobre puntos fundamentales de doctrina, lo hace un
hombre digno de sus nombres, entonces, verdadera-
mente las iglesias ortodoxas de hoy se encuentran lle-
nas de Mormones.

- 3 -

Que Creian los Pioneros?

?



1. El Credo Mormón enseña la doctrina de la Tri-
nidad “Que Cristo es el Dios, el Padre de todas las co-
sas.” Biblia Mormona. Libro de Mosiah, párr. 5.

“He aquí, yo soy Jesucristo. Yo soy el Padre y el
Hijo”. Libro de Ester, cap. 1, párr. 3.

“¿El Hijo de Dios es el mismo Padre Eterno? Si, él
es el mismo Padre eterno.” Libro de Alma, cap. 8,
párr. 7.

2. Creen en un Dios inmaterial. “Ello es verdad,
luz, y amor, que reverenciamos y adoramos. Esto es lo
mismo en todos los mundos; y como estos constituyen
Dios, Él es lo mismo en todos los mundos, donde sea
que encontremos una plenitud de sabiduría, conoci-
miento, verdad, bondad, amor y tales cualidades, allí
hallarán a Dios en toda Su gloria, poder y majestad.
Por lo tanto, si usted adora estas cualidades adorables,
usted adora a Dios.” Vidente Mormón, p. 24,25.

Compare lo anterior con el Sr. H. W. Beecher en el
“Independiente” A.D. 1869. “Un esplendor apagado y
oscurecido emana de Cristo, y a esto se me ha enseña-
do a llamar el Padre. Aún surge una película más tenue
e invisible, y eso es el Santo Espíritu. Pero para mí nin-
guno es tangible, sosegado, accesible, para nada.

Que Cristo sea el mismo eterno Dios, y que Dios es
inmaterial, sin cuerpo, partes o pasiones, es la ense-
ñanza de la mayoría de los credos de la iglesia.

3. Creen en la recompensa y castigo después en la
muerte.

“El espíritu inmortal se unió al coro celestial al
momento de la muerte de Benjamín.” Libro de Mo-
siah, cap. 1, párr. 8.

4. Creen que la segunda muerte es el tormento eter-
no.

“Entonces viene una muerte, aún una segunda
muerte, que es una muerte espiritual. No pueden morir
pues ya no hay corrupción.” Alma, cap. 9, párr. 2, 3.

“El lago de fuego es el tormento eterno.” Libro de
Jacob, cap. 4, p. 140.

5. Los Mormones guardan el domingo pagano,
como lo hacen los protestantes en general. Pero, ¿Por-
qué ir más lejos? No existe una clase de personas reli-
giosas en el mundo que difieran más grandemente con
los Mormones tanto en teoría o en práctica, como los
Adventistas del Séptimo Día. Aquellos mismos hom-
bres que nos tildan de “Mormonismo”, coinciden con
los Mormones en diez puntos por uno de los nuestros.
Por lo tanto, concluimos que tales personas simple-
mente han confundido las posiciones, levantando un
cargo aplicable a ellos mismos, para crear prejuicios
contra otra clase a quienes no es aplicable. (M. E.
Cornell, abril 7, 1863, Reviews and Herald, vol. 21, p.
149, párr. 5-16).

Jaime Springer White: 1821 - 1881

Jesús oró para que sus discípulos sean uno como
él era uno con Su Padre. La oración no contempló a
un discípulo con doce cabezas, sino doce discípulos
hechos uno en objetivo y esfuerzo en la causa de su
maestro. Ni tampoco Padre e Hijo son partes del
“Dios triuno.” Ellos son dos seres diferentes, sin em-
bargo uno en el plan y logro de la redención. Los redi-
midos, desde los primeros que participan en la gran
redención, hasta el último, todos atribuyen el honor, y
la gloria, y alabanza de su salvación, tanto a Dios como
al Cordero. (Jaime White, 1868, Life Incidents, p.
343).

“Amados, por la gran necesidad que tenía de es-
cribiros acerca de nuestra común salvación, me ha
sido preciso escribiros exhortándoos que contendáis
ardientemente por la fe que ha sido una vez dada a los
santos.…” Judas 4,5.

La exhortación de contender por LA FE dada a
los santos, es sólo para nosotros. Y para nosotros es
muy importante saber para que y como debemos con-
tender. El versículo cuarto nos da la razón del porque
debemos contender por LA FE, una fe en particular;
“porque hay ciertos hombres,” o una cierta clase

- 4 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



que niega al único Señor Dios y nuestro Señor Jesu-
cristo.… La forma como los espiritualizadores han
desechado o negado al único Señor Dios y nuestro
Señor Jesucristo, es primeramente empleando el
antiguo antibíblico credo Trinitario, a saber, que
Jesucristo es el Dios eterno, aún cuando no tienen ni
un pasaje para apoyarla, en tanto nosotros tenemos
el simple y abundante testimonio bíblico que él es el
Hijo del eterno Dios. (Jaime White, enero 24, 1846,
The Day Star).

La inexplicable Trinidad, que hace que la Divini-
dad sea tres en uno y uno en tres, es bastante pernicio-
sa, pero peor es el Unitarismo que hace que Cristo sea
inferior al Padre. Dijo Dios a uno inferior, “¿Hagamos
al hombre a nuestra imagen y semejanza?” (Jaime
White, nov. 29, 1877, Review and Herald ).

El Padre es el mayor en el sentido que es el prime-
ro. El Hijo es el próximo en autoridad, pues se le ha
dado todas las cosas. (Jaime White, enero 4, 1881, Re-
view and Herald).

Quienes enseñan que se ha abolido la ley del Pa-
dre nos han dicho, que los mandamientos de Dios
mencionados en el Nuevo Testamento no son los
diez, sino los requerimientos del evangelio, tales
como el arrepentimiento, la fe, el bautismo, y la Santa
Cena. Pero como estos, y todo otro requerimiento ca-
racterístico del evangelio, están todos incluidos en la
fe de Jesús, es evidente que los mandamientos de
Dios no son los dichos de Cristo y sus apóstoles. Afir-
mar que los dichos del Hijo y sus apóstoles son los
mandamientos del Padre, está tan lejos de la verdad
como el antiguo absurdo trinitario que Jesucristo es
el Verdadero Eterno Dios. Y como la fe de Jesús
abarca todo requerimiento peculiar del evangelio, ne-
cesariamente sigue que los mandamientos de Dios,
mencionados por el tercer ángel, abarcan sólo los
diez preceptos de la inmutable ley del Padre, que no
son peculiares a ninguna dispensación, sino común a
todas. (Jaime White, ago. 5, 1852, Review and He-
rald, vol. 3, Nº 7, p. 52, párr. 42).

El Hno. Cottrell casi tiene ochenta años de edad,
recuerda el Día Oscuro de 1780, y ha sido observante
del Sábado por más de treinta años. Estuvo anterior-
mente ligado a los Bautistas del Séptimo Día, pero en
algunos puntos doctrinales ha diferido con aquel gru-
po. Rechazó la doctrina de la Trinidad, también la
doctrina de la conciencia del hombre entre la muerte
y resurrección, y el castigo eterno de los malvados.
Creyó que los malvados serían destruidos. Hace poco
el Hno. Cottrell enterró a su propia esposa, de quien,
se dijo, era una de las excelentes de la tierra. No hace
mucho, este anciano peregrino recibió una carta de

amigos en Wisconsin, pretendiendo ser de la Sra.
Cottrell, su esposa, quien duerme en Jesús. Pero él,
sabiendo que los muertos nada saben, estaba prepara-
do para rechazar de inmediato la herejía que el espíri-
tu de los muertos retorna para conversar con los
vivos. Esta verdad constituye un apoyo en su anciana
edad. Tiene tres hijos en Mill Grove, quienes con sus
familias son guardadores del Sábado. (Jaime White,
junio 9, 1853, Review and Herald, vol. 4, Nº 2, p. 12,
párr. 16).

Razones Católicas para guardar el domingo
1. Porque “también se designa domingo a partir de

la antigua denominación romana de Dies Solis, el día
del sol, el cual era sagrado.” “Sunday era el nombre
dado por los paganos al primer día de la semana, por-
que era el día cuando adoraban al sol.” (Nota: Domin-
go es una contracción del Latín “Dominicus die,” que
significa “Día del Señor” y es de uso posterior a la
muerte de Cristo.

2. Porque es “en honor de la bendita Virgen Ma-
ría.”

3. Porque “es un día dedicado por los apóstoles en
honor de la Santísimo Trinidad.” (Jaime White, abril
4, 1854, Review and Herald, vol. 5, Nº 11, p. 86, párr.
16-18)

Pregunta: ¿Tiene usted alguna otra manera de pro-
bar que la Iglesia [Católica] tiene poder para instituir
fiestas de precepto?

Respuesta: Si no tuviese tal poder, no podría haber
hecho aquello en lo cual están de acuerdo con ella los
religiosos modernos,—no podrían haber sustituido la
observancia del domingo, el primer día de la semana,
en lugar de la observancia del séptimo día Sábado; un
cambio para el cual no existe autoridad Bíblica.

Pregunta: ¿Observa usted otras verdades necesa-
rias como lo enseña la Iglesia, no claramente estable-
cida en la Escritura?

Respuesta: La doctrina de la Trinidad. Una doc-
trina, el conocimiento de la cual es ciertamente nece-
sario para la salvación, no está ni específica ni
explícitamente en la Escritura, en el sentido protes-
tante de interpretación privada. Catecismo doctrinal,
pp. 101, 174 (Jaime White, hago. 22, 1854, Review
and Herald, vol. 6, Nº 2, p. 13, párr. 24-27)

La posición del remanente
Como errores fundamentales, podemos clasificar

junto al falso sábado, otros errores que los protestan-
tes han adoptado de la Iglesia Católica, tales como el
bautismo por aspersión, la Trinidad, la conciencia de
los muertos y la vida eterna en tortura de los malvados.

- 5 -

Que Creian los Pioneros?

?



La mayoría que ha sostenido estos errores fundamen-
tales, sin duda lo han hecho ignorantemente; pero,
¿Puede suponerse que la iglesia de Cristo seguirá
adelante con estos errores hasta que las escenas del
juicio irrumpan sobre el mundo? No lo creemos.
“Aquí están [en el período de un mensaje dado justo
antes que el Hijo del hombre tome Su lugar sobre la
nube blanca. Apoc. 14:14], los que guardan los manda-
mientos de Dios y la fe de Jesús.” Este grupo que vive
justo antes del segundo advenimiento, no estará ob-
servando las tradiciones de los hombres, ni tampoco
estará sosteniendo errores fundamentales relativos al
plan de salvación por medio de Jesucristo. Y como la
verdadera luz brilla sobre estos temas, y es rechazada
par las masas, entonces les sobrevendrá la condena-
ción. Cuando el verdadero Sábado sea presentado ante
los hombres, y los requerimientos del cuarto manda-
miento les sea impuestos, y rechacen esta santa institu-
ción del Dios del cielo, y en su lugar elijan una
institución de la bestia, entonces se podrá decir, en el
más pleno sentido, que los tales adorarán la bestia. El
mensaje de advertencia del tercer ángel se da en refe-
rencia a este período cuando se recibirá la marca de la
bestia, en lugar del sello del Dios viviente. ¡Hora so-
lemne y terrible que rápidamente se aproxima! (Jaime
White, sept. 12, 1854, Review and Herald, vol. 6, Nº 5,
p. 36, párr. 8)

Aquí podríamos mencionar la Trinidad, que dese-
cha la personalidad de Dios, y de Su Hijo Jesucristo, y
de la aspersión o vertido, en lugar de ser “sepultado
juntamente con Cristo en el bautismo,” “plantado en la
emejanza de Su muerte,” pero no tomamos notas de
estas fábulas para notar una tenida por sagrada por casi
todos los profesos cristianos, sean católicos o protes-
tantes. Esta es el cambio del Sábado del cuarto manda-
miento del séptimo día de la semana al primero. (Jaime
White, dic. 11, 1855, Review and Herald, vol. 7, Nº
11, p. 85, párr. 16)

El “misterio de iniquidad” ya empezaba a obrar
dentro de la Iglesia en los días de Pablo. Finalmente
desplazó la simplicidad del evangelio, corrompiendo
la doctrina de Cristo, y la iglesia huyó al desierto. Mar-
tín Lutero y otros reformadores se levantaron con el
poder de Dios y con la Palabra y el Espíritu, dieron
grandes pasos en la Reforma. La mayor falta que halla-
mos en la Reforma es que dejaron de reformar. Si hu-
biesen seguido para adelante, hasta dejar atrás los
últimos vestigios del Papado, tales como la inmortali-
dad natural, aspersión, la Trinidad, y la observancia
del domingo, la iglesia se hallaría ahora libre de sus
errores antibíblicos. (Jaime White, feb. 7, 1856, Re-
view and Herald, vol. 7, Nº 19, p. 148, párr. 26)

Alonzo T. Jones: 1850-1923

El nació del Espíritu Santo. En otras palabras, Je-
sucristo nació de nuevo. Vino del cielo, el primogéni-
to de Dios, a la tierra, y nació nuevamente. Pero todo
en la obra de Cristo, para nosotros, se presenta como
opuesto: Él, quien era sin pecado, fue hecho pecado
para que nosotros pudiésemos ser hecho justicia de
Dios en Él. El, el Viviente, el Príncipe y Autor de la
vida, murió para que pudiésemos vivir. El, cuyas sali-
das han sido desde la eternidad, el primogénito de
Dios, nació nuevamente para que pudiésemos nacer
de nuevo. (Perfección Cristiana, párrafos 53,54. Un
sermón por A. T. Jones, Review and Herald, julio 7 -
Ag. 1, 1899. Esto también se encuentra en Lecciones
de Fe, p. 154)

“…El que había nacido en la forma de Dios tomó
la forma de hombre.” “En la carne era en todo mo-
mento como Dios, pero no se presentó como Dios.”
“Se despojó de la forma de Dios, y en su lugar tomó la
forma y modo del hombre.” “El abandonó por un tiem-
po las glorias de la forma de Dios.” (A. T. Jones, Bole-
tín de la Conferencia General, 1895, p. 448)

“De acuerdo con esta opinión,” entonces, ¿Qué es
lo que se ha hecho? “La religión cristiana,” es decir,
“el Cristianismo, el Cristianismo en general,” está le-
galmente reconocido y declarado la religión estableci-
da de esta nación, y consecuentemente “esta es una
nación cristiana.” Con esto también, “en un lenguaje
más o menos enfático,” está justificado como el “sen-
tido” de la Constitución de los Estados Unidos,

- 6 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



a) el mantenimiento de la disciplina de la Iglesia
por parte del poder civil,

b) el requisito del juramento religioso,
c) el requisito del juramento de la prueba religiosa

como calificación para el cargo,
d) impuesto público en apoyo de la religión y

maestros religiosos,
e) el requisito de la creencia en la Trinidad y la

inspiración “de la Sagrada Escritura del Antiguo y
Nuevo Testamento,”

f) la culpa de blasfemia sobre todo aquel que habla
y actúa en desprecio de la religión establecida, y

g) las leyes para la observancia del domingo, con
el cese general de toda “actividad secular.”

12. Ahora ¿Qué más exigirá el papado, y todas las
fases del antiguo orden de cosas, que sea así incluido
dentro del significado de la Constitución nacional me-
diante esta decisión? ¿Qué más exigirá el papado que
“la religión cristiana” sea la religión nacional; que la
disciplina de la Iglesia se mantenga por medio del po-
der civil; que el juramento religioso de prueba sea
aplicable a todos; que se impongan impuestos al pue-
blo para sostener la religión y los cultos religiosos,
que se exija creer en la doctrina de la Trinidad y la
inspiración de las “Sagradas Escrituras del Antiguo y
Nuevo Testamento;” que la culpa de “blasfemia” sea
impuesta a todo aquel que de hecho hable o actúe “en
desprecio de la religión profesada por casi toda la co-
munidad;” y que a todos se le exija por ley observar el
domingo? En verdad, ¿Qué más que esto podría exigir
o aún desear el despotismo religioso más absoluto que
podamos imaginar? (A. T. Jones, 1901, Imperio Ecle-
siástico, p. 837, 838)

Otra cosa, y la más notable de todas las víctimas de
la teocracia de Calvino, era Serveto, quien se había
opuesto a la doctrina católica de la Trinidad, y tam-
bién al bautismo de infantes, y había publicado un li-
bro titulado “Cristianismo Restaurado,” donde
declaraba sus creencias. A instancias de, y mediante
ayuda de Calvino, había sido enjuiciado por la Inqui-
sición papal, y condenado a muerte por blasfemia y
herejía, pero escapó de la cárcel de Dauphine, Francia,
y al encaminarse a Italia, pasó por Ginebra, donde per-
maneció breve tiempo. Estuvo a punto de partir a Zü-
rich, cuando a instigación de Calvino, fue arrestado, y
basado en el libro anteriormente mencionado, fue acu-
sado de blasfemia. Como todos sabemos, el resultado
fue su muerte en la hoguera. Los seguidores de Serveto
fueron desterrados de Ginebra. (A. T. Jones, 1891, Las
Dos Repúblicas, p. 590)

Aquí se exigió una calificación claramente religio-
sa. El aspirante debe demostrar que es un ministro or-

denado de alguna denominación religiosa, debe ser re-
comendado por algún cuerpo eclesiástico autorizado.
Es cierto que la ley no requiere directamente que él
declare que cree en la Trinidad, o la comunión de los
santos, o la resurrección de los muertos. Es verdad que
no se requiere tal prueba directa. Pero se requiere que
sea religioso y que pertenezca a una denominación re-
ligiosa. Si no llega a ser esto, no puede ser designado.
Esto es nada menos que una prueba religiosa como una
calificación para tener un cargo en los Estados Unidos,
y claramente constituye una violación de aquella cláu-
sula de la Constitución que declara que: “Nunca se re-
querirá prueba religiosa alguna para ser calificado para
un cargo de confianza público dentro de los Estados
Unidos.”

Más que esto: aún cuando, como se dijo anterior-
mente, ninguna prueba directa en cuanto a creer en la
Trinidad, etc.… se requiere, la misma se realiza en
forma indirecta. Para ser un ministro ordenado en bue-
na reputación en alguna denominación religiosa, debe
necesariamente pasar una estricta y escudriñadora
prueba sobre muchos puntos religiosos. Por lo tanto,
este requisito se lleva a cabo indirectamente, y es cier-
tamente una violación de la Constitución, aunque fue-
se hecho en forma directa. (A. T. Jones, 1891, Las Dos
Repúblicas, p. 801)

A. J. Dennis
¡Qué contradicción de términos se encuentra en el

lenguaje del Credo Trinitario! “En la unidad de esta
deidad hay tres personas, de una misma sustancia, po-
der y eternidad, el Padre, el Hijo y el Santo Espíritu.”
Hay muchas cosas que son misteriosas, escritas en la
Palabra de Dios, pero podemos suponer con seguridad
que el Señor nunca nos exige que creamos imposibi-
lidades. Pero los credos a menudo lo hacen. (A. J.
Dennis, mayo 22, 1879, Signs of the Times)

Juan Matteson
Cristo es el único hijo literal de Dios.
“El unigénito del Padre.” Juan 1:14.
El es Dios por ser el Hijo de Dios, no en virtud de

Su resurrección. Si Cristo es el unigénito del Padre,
entonces nosotros no podemos ser, en un sentido lite-
ral, unigénitos del Padre. Solo puede ser en un secun-
dario sentido del término. (Juan Matteson, Oct. 12,
1869, Review and Herald, p. 123)

M. C. Wilcox
Pregunta 187: ¿Cuál es la diferencia entre el Espí-

ritu Santo y los espíritus ministradores (ángeles), o son
los mismos?

- 7 -

Que Creian los Pioneros?

?



Respuesta: El Espíritu Santo es la poderosa ener-
gía de la Deidad, la vida y el poder de Dios fluyendo
de Él a todas partes del universo, estableciendo así un
contacto vivo entre Su trono y toda la Creación. Como
lo expresa otro: “El Espíritu Santo es el aliento de vida
espiritual en el alma. Impartir el Espíritu, es impartir la
vida de Cristo. Hace que Cristo se halle presente en to-
das partes. Para emplear una burda ilustración, así
como el teléfono transporta la voz de un hombre, ha-
ciendo que se pueda escuchar a muchos kilómetros de
distancia, así el Espíritu Santo lleva consigo toda la
potencia de Cristo al hacerlo presente con Su poder en
todas partes, revelándolo a quienes permanecen en ar-
monía con Su Ley. Así el Espíritu es personificado en
Cristo y Dios, pero nunca revelado como persona se-
parada. Nunca se nos instruye que debemos orar al
Espíritu, sino a Dios pidiendo el Espíritu. En las
Escrituras no encontramos oración alguna al Espíri-
tu, sino pidiendo el Espíritu. (M. C. Wilcox, 1911,
Preguntas y respuestas del departamento Rincón de
Preguntas de Signs of the Times, pp. 181,182)

J. M. Stephenson
Con relación a su dignidad, a él se lo denomina el

Hijo de Dios, antes de su encarnación. Escuche su pro-
pio lenguaje:

“El que habla por su propia cuenta, su propia glo-
ria busca; pero el que busca la gloria del que le envió,
éste es verdadero, y no hay en él injusticia.” Juan
7:18.

“¿Al que el Padre santificó y envió al mundo, vo-
sotros decís; Tu blasfemas, porque dije: Hijo de Dios
soy?” Juan 10:36.

“En esto se mostró el amor de Dios para con noso-
tros, en que Dios envió a Su Hijo unigénito al mundo,
para que vivamos por él. En esto consiste el amor: no
en que nosotros hayamos amado a Dios, sino en que él
nos amó a nosotros, y envió a Su Hijo en propiciación
por nuestros pecados.” 1 Juan 4:9,10.

La idea de haber sido enviado implica que Él era
el Hijo de Dios aún antes de ser enviado. El suponer
otra cosa es suponer que un padre puede enviar a su
hijo para hacer un mandado, antes que su hijo exis-
tiese, lo cual sería claramente absurdo. Decir que
Dios envía a Su propio Hijo en semejanza de carne pe-
cadora, es equivalente a decir que el Hijo de Dios
tomó nuestra naturaleza; El debe por lo tanto haber
sido el Hijo de Dios antes de Su encarnación. (J. M.
Stephenson, Nov. 7, 1854, Review and Herald, vol. 6,
Nº 13, p. 99, párr. 10).

Pero en último lugar, acerca de este punto, ¿Cuál
fue el origen de esta naturaleza, o en otros términos, el

origen del Hijo de Dios? Los Trinitarios admiten que
la preexistencia, simplemente considerada, no es prue-
ba de Su eterna divinidad, ni tampoco su eterna Primo-
genitura. Dice Watson, un autor de la Escuela
Trinitaria, “Su preexistencia, en verdad, considerada
simplemente, no prueba totalmente su divinidad, y por
ende, no es prueba en contra de la hipótesis Ariana;
pero destruye la noción Sociniana, que era solo un
hombre. Dado que nadie contiende acerca de la pree-
xistencia de las almas humanas, y si lo hicieran, la doc-
trina sería impugnada por sus propias conciencias,
resulta claro que si Cristo existió antes de su encarna-
ción, no es meramente un hombre, sea cual sea su natu-
raleza, será probado por otros argumentos.” Este es un
honesto reconocimiento claramente expresado. Y con
relación a su naturaleza, se ha demostrado ser divino, y
de ser así, debe de haber sido inmortal. En verdad, esta
propuesta es auto evidente, porque quien es Divino,
debe ser inmortal.

No podemos suponer que Cristo sea mortal, y,
como tal, estaría sujeto a la muerte, y de no haberse
elaborado el plan de redención, Él debe, por lo tanto,
en su naturaleza original, haber estado libre de muerte.

El interrogante que ahora debe ser contestado, es si
el unigénito Hijo de Dios era Divino, inmortal o el ser
más digno y exaltado de todo el universo, exceptuando
sólo el Padre; todo lo cual ha sido demostrado, y pocos
lo cuestionarán: pero si este augusto Personaje es au-
toexistente y eterno, en sentido absoluto e ilimitado, o
si en su naturaleza y carácter más elevado, tuvo un ori-
gen y consecuentemente principio de días. La idea de
Padre e Hijo supone prioridad de existencia de uno, y
la subsecuente existencia del otro. Decir que el Hijo
tiene la edad del Padre, es una palpable contradic-
ción de términos. Es una imposibilidad natural que
el Padre sea tan joven que el Hijo, o que el Hijo tenga
la edad del Padre. Si se dijera que este término se usa-
se solo en un sentido acomodado, aún quedaría por de-
mostrarse, el porque el Padre usa el título uniforme de
la relación más estrecha y elevada entre Él y nuestro
Señor, un término el cual, en su significado uniforme
contradice la idea misma que deseaba transmitir. Si los
autores inspirados hubiesen deseado transmitir la
idea de la existencia, coetánea y de la eternidad del
Padre y el Hijo, posiblemente no podían haber usado
términos más incompatibles.

Y sobre esto, los Trinitarios han sido sensibles. El
Sr. Fuller, un autor Trinitario, tuvo la honestidad de re-
conocer, en la conclusión de su obra acerca de la Pri-
mogenitura de Cristo, que, “en el orden natural, el
Padre debe haber existido antes que el Hijo.” Pero ad-
mitiendo esto, trata de reconciliar la idea del Hijo de

- 8 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



ser “propiamente eterno,” junto al Padre; dos ideas to-
talmente irreconciliables. La idea de un Hijo eterno es
una auto contradicción. El debe por tanto, tener un
origen. Pero, ¿qué dicen las Escrituras? Hablan al pun-
to. Dijo el apóstol Pablo, hablando de Cristo:

“El es la imagen del Dios invisible, el primogénito
de toda criatura.” Col. 1:15.

Por favor, tome nota:
1. Esto no puede referirse a su nacimiento de la

Virgen María, en Belén de Judea, porque millones de
criaturas, en conexión con este mundo, habían nacido
previo a ese momento. Cain y Abel habían nacido mas
de cuatro mil años antes.

2. El siguiente versículo hace que su nacimiento
sea anterior a la creación de todas las cosas en el cielo
y en la tierra, incluyendo todos los mundos, todos los
rangos y órdenes de las inteligencias, visibles e
invisibles.

“Porque en él.”
¿Por quién? Por el primogénito de toda criatura. El

pronombre “él,” se refiere a este ser como el anterior.
“Porque en él fueron creadas todas las cosas, las

que hay en los cielos y las que hay en la tierra, visibles
e invisibles; sean tronos, sean dominios, sean princi-
pados, sean potestades todo fue creado por él y para
él.” Col. 1:16.

Todas las cosas en el cielo y en la tierra, visibles e
invisibles, tronos, dominios, principados y potestades,
evidentemente incluyen todos los órdenes de las
inteligencias creadas.

Ahora bien, debe de haber nacido, es decir, tuvo
una verdadera existencia inteligente, antes de que pu-
diera ejecutar su poder creativo. Pero todas las obras
de la creación le han sido adjudicadas como el “primo-
génito de toda criatura,” por lo tanto el nacimiento del
cual aquí se habla, debe de haber sido previo a la exis-
tencia de la primera criatura en el cielo o en la tierra.
Para ser así, esto debe referirse a su naturaleza Divina,
a menos que haya tenido dos naturalezas distintas an-
tes de su encarnación; por las cuales nadie pretende
contender. Mas el versículo 17 fija la prioridad del na-
cimiento del cual aquí se habla.

“Y él es antes de todas las cosas, y por él todas las
cosas subsisten.” Col. 1:17.

Aquí el pronombre “él” se refiere a la misma per-
sona, o sea, “el primogénito de toda criatura.” Y de
“todas las cosas él es,” antes, de éste versículo, son
“todas las cosas” mencionadas en el versículo prece-
dente. Por lo tanto se establece plenamente el punto,
que es la naturaleza Divina de nuestro bendito Reden-
tor de la cual aquí se habla; y que ésta naturaleza nació,
y en referencia a su orden, él era el “primogénito.”

Nuevamente, en Juan 1:1-3,14, encontramos el
mismo tipo de prueba.

“En el principio era el Verbo, y el Verbo era con
Dios, y el Verbo era Dios. Este era en el principio con
Dios. Todas las cosas por él fueron hechas, y sin él
nada de lo que ha sido hecho, fue hecho.”

“En el principio,” evidentemente se refiere al co-
mienzo de una serie de eventos presentados en estos
versículos, que fue la creación de todas las cosas. Esto
le confiere “al unigénito del Padre” (ver versículo 14),
una existencia inteligente anterior a la manifestación
del primer acto de poder creativo, probando que aquí
se habla de su naturaleza Divina, y que además, estaba
en conexión con todas las cosas. En el versículo 14,
este Verbo, que era “en el principio,” “con Dios,”
quien “era Dios,” y por quien “todas las cosas fueron
hechas, que fue hecho,” es declarado “el unigénito del
Padre,” enseñando por lo tanto que en su más elevada
naturaleza era unigénito, y consecuentemente como
tal, él debe haber tenido un principio.

Asocie las muchas veces que aparece el término
“el unigénito Hijo de Dios” con la persona, naturaleza
y tiempo, presentado en los versículo precedentes; y si
aún persisten las dudas en relación a la naturaleza del
unigénito Hijo de Dios que ha tenido un origen, los
puede comparar con aquellos textos que excluyen la
posibilidad de ser eterno, en el sentido de nunca haber
tenido principio de días, tal como.

“La cual a su tiempo mostrara el Bienaventurado
y único Soberano, el único que tiene inmortalidad.”
1 Tim. 6:15, 16.

Esto no puede comprenderse en el sentido que na-
die haya tenido una naturaleza inmortal, o estar exento
de la muerte, excepto el Padre; pues en ese momento
Cristo, en este sentido, era inmortal; así todos los án-
geles quienes guardaron su “primer estado,” por lo
tanto, debe entenderse en el mismo sentido que todos
entendemos que él es el único Soberano; no que no
haya otros soberanos; sino que él es el único Gober-
nante Supremo. No pueden existir dos Gobernantes
Supremos, al mismo tiempo.

Nuevamente, donde se declara que no hay ninguno
bueno excepto el Padre, no debe entenderse que nin-
gún otro es bueno en sentido relativo, pues Cristo y los
ángeles son, no solo buenos, sino perfectos en sus es-
feras respectivas; pero que solo el Padre es supremo y
absolutamente bueno, y que solo es inmortal en un sen-
tido absoluto; que solo él es autoexistente; y que, con-
secuentemente, todo otro ser, no importa cuan elevado
o bajo, depende absolutamente de él por toda su vida
para vivir. Esta idea la expresa más enfáticamente
nuestro Salvador mismo:

- 9 -

Que Creian los Pioneros?

?



“Porque como el Padre tiene vida en sí mismo, así
también ha dado al Hijo el tener vida en sí mismo.”
Juan 5:26.

Este sería el lenguaje inusual usado por uno que
tuvo vida en su naturaleza esencial, tal como el Padre.
Para cumplir con tal punto de vista, debe leerse como
sigue: Porque como el Padre tiene vida en sí mismo,
así el Hijo tiene vida en sí mismo.

Si, como sostienen los Trinitarios, la naturaleza Di-
vina del Hijo tiene vida en sí mismo (es decir, es auto
existente) lo mismo, y en un sentido absoluto, como el
Padre, ¿Por qué debería el mismo representarse como
dependiente del Padre por su vida? ¿Qué decoro en re-
presentar al Padre como concediéndole a él un don que
poseía desde toda la eternidad? Si se dijera que su natu-
raleza humana deriva su vida del Padre, podríamos con-
testar: No dice eso; o aún si lo dijera, todavía urgiría que
sería indecoroso que la naturaleza humana del Hijo de
Dios se representase como siendo absolutamente de-
pendiente del Padre por el don de la vida. En tal caso,
¿No sería mucho más razonable, que la naturaleza hu-
mana de Cristo derivara su vida y vitalidad a partir de su
unión con la naturaleza Divina, en lugar de derivarla de
su unión con el Padre? Entendemos este pasaje de
acuerdo con la significación natural del lenguaje: “Por-
que como el Padre tiene vida (es decir, existencia) en sí
mismo, (es decir, auto existencia), as ha dado al Hijo el
tener vida (es decir, existencia) en sí mismo.”

Sabemos que nos referimos a la declaración del
Salvador, Yo tengo poder para deponer mi vida, y para
volverla a tomar. (Juan 10:18). La última cláusula de
este versículo se puede leer: “Este mandamiento [co-
misión - Campbell] lo he recibido de mi Padre.”

Concluiré las evidencias sobre este punto citando
un pasaje más. Dice Pablo: “Y otra vez, cuando intro-
duce el Primogénito en el mundo, dice: Adórenle to-
dos los ángeles de Dios.” Heb. 1:6.

El debe de haber sido Su Hijo antes que pudiera
enviarlo al mundo. En el versículo 2, el Padre declara
que él hizo los mundos mediante el mismo Hijo repre-
sentado aquí como enviado al mundo. Su Hijo debe ha-
ber existido antes que Él creara los mundos, y Él debe
haber sido engendrado antes que Él existiera, por lo
tanto el engendramiento del cual aquí se habla, debe
referirse a su naturaleza Divina, y en relación a su or-
den, Él es el primogénito; por lo tanto como cosa de
necesidad debe haber sido “el primogénito de toda
criatura.” Col. 1:15.

Habiendo investigado la naturaleza original, glo-
ria y dignidad de nuestro Señor y Maestro, habiendo
contemplado por un momento el rostro de quien sea él
más hermoso entre diez mil, y sobretodo precioso; ha-

biendo tenido una vislumbre de la gloria celestial que
tuvo con el Padre, antes que el mundo fuese, y contem-
plado esa forma inigualable que es la imagen del Dios
invisible; y habiendo visto con sorpresa y admiración a
este majestuoso personaje, exaltado por sobre los án-
geles y tronos y dominios, principados y potestades;
estamos preparados, tanto como podamos compren-
der para apreciar ese sorprendente amor y condes-
cendencia que indujo a nuestro adorable Redentor de
privarse de toda la gloria y honores del cielo, y todos
los cariños de la presencia de Su Padre.

Aún cuando todos los tesoros de Su Padre eran tam-
bién suyos, sin embargo se hizo tan pobre, que no tenía
donde recostar su cabeza; siendo a menudo la fría y hú-
meda tierra su único lecho, y el firmamento su único
abrigo; un hombre de dolores y familiarizado con la
pena, despreciado por los judíos, y mofado por los gen-
tiles; un forastero sin hogar, agotó su vida bajo el inno-
ble atavío de un siervo, y por último, “murió, el justo
por los injustos,” y salió de este mundo bajo el despre-
ciable carácter de un malhechor. ¡Oh! ¡Alguna vez hubo
un amor como éste! ¿Alguna vez se inclinó la miseri-
cordia ante el amor? (J. M. Stephenson, nov. 14, 1854,
Review and Herald, vol. 6, Nº 14, pp. 105,106).

A esta altura de la investigación estamos prepara-
dos para entender la relación del sacrificio de Cristo, o
la expiación, para sostener la Ley de Dios. Al presentar
esta parte del tema, compararé lo que entiendo sea el
punto de vista bíblico, y las dos teorías sobre este pun-
to, que cree la mayoría de la cristiandad.

Son los puntos de vista Unitario y Trinitario. Estas
dos teorías se ubican en los extremos opuestos. Mu-
chos de los más eminentes autores de la escuela unita-
ria, niegan la preexistencia del Hijo de Dios, como un
personaje real; pero toman la postura que era un buen
hombre, en verdad un hombre perfecto.

Contemplaré con el más alto grado de admiración
sobre la magnanimidad y auto sacrificio de un rey de
pureza inmaculada, justo y bueno, y amado por todos
sus súbditos, quien, por la pérdida de vida de unos po-
cos sujetos rebeldes de una remota provincia de su rei-
no, voluntariamente descendería de su trono, para
exilarse en el atuendo del más pobre campesino, gas-
tando su vida en actos de bondad hacia ellos, y por últi-
mo, moriría la más terrible e ignominiosa muerte, para
salvar sus vidas, y restaurarlos en lealtad a su trono.
Tal acto de desinterés y amor llenaría el mundo con los
más intensos cánticos de alabanza y admiración; pero,
no importa cuán grande y digno de alabanza pueda pa-
recer dicho acto, queda infinitamente por debajo de los
reclamos de la abusada y violada Ley de Dios.

No puedo concebir cómo la vida de un hombre, así
sea buena y perfecta, o benevolente, puede servir

- 10 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



como equivalente por las vidas perdidas de millones
de seres humanos, cuyos caracteres, en caso de perfec-
ta obediencia, igualmente se perderían sin excepción.
No puedo concebir cómo la muerte de un hombre bue-
no pudo servir como expiación adecuada para las vidas
de muchos millones. Pero, de acuerdo con los puntos
de vista de estos autores, sólo tenemos la muerte del
cuerpo de un buen hombre, en tanto todo lo que es no-
ble, digno, responsable e inteligente, sobrevive la
muerte. Y también, por el mismo acto, es exaltado al
más elevado grado de felicidad y gloria.

Creo que el punto de vista de los Trinitarios, es
igualmente inaceptable. Sostienen que el Hijo de Dios
tuvo tres naturalezas distintas al mismo tiempo, a sa-
ber, un cuerpo humano, un alma humano, unidas a Su
naturaleza Divina; siendo el cuerpo mortal, el alma in-
mortal, la Divinidad coigual, coexistente y coeterna
con el Padre eterno. Ahora bien, ninguno de los defen-
sores de esta teoría sostiene que haya muerto su alma
o Divinidad, ni que su cuerpo fuese la única parte de
este ser triple que realmente muriera “la muerte de
cruz;” por lo tanto, de acuerdo con este punto de vista
(que hace que la muerte de Cristo sea el Gran Sacrifi-
cio expiatorio (por los pecados del mundo) solo tene-
mos el sacrificio de la parte más baja—el cuerpo
humano—del Hijo de Dios.

Pero se sostiene que su alma sufrió la mayor parte
de la pena—sin embargo no sufrió “la muerte de cruz”:
su alma abandonó el cuerpo en su más extrema agonía,
dejándolo sólo para soportar la pena de muerte; por lo
tanto, la muerte de cruz sigue siendo sólo la muerte de
un cuerpo humano. Pero aún admitiendo que en su más
elevada naturaleza como ser humano, él haya sufrido,
su naturaleza como tal, era susceptible durante toda su
vida, y entonces murió la ignominiosa muerte de
cruz—aún entonces, tal sacrificio quedaría casi infi-
nitamente deficiente de la demanda de la justa y san-
ta Ley de Dios, que ha sido violada por toda la
descendencia de Adán, (exceptuando los infantes) y
pisoteada con impunidad, por tantos miles de años.

De esto los Trinitarios mismos son sensibles; por
ende, representan su Divinidad como el altar sobre el
cual Su humanidad fue ofrecida. Pero si comprendo la
teoría bajo consideración, la naturaleza Divina de Je-
sucristo no tuvo parte ni suerte en este asunto; pues
esta naturaleza no sufrió pérdida alguna, en verdad no
realizó sacrificio en lo absoluto.

Supongamos un rey une la dignidad de su único
hijo con uno de sus aldeanos más pobres, a extremo de
llamarle su hijo; y entonces somete este aldeano bajo
el carácter de su propio hijo, a una vida de pobreza,
privación y sufrimiento, para luego crucificarlo bajo

el carácter de un malhechor, mientras su propio hijo
goza de todas las bendiciones de la vida, salud, tran-
quilidad, honor y gloria en la corte de su padre, e in-
vestido con títulos honoríficos del hijo del rey,
muriendo en este carácter, que por ende su sufrimien-
to y muerte le daría derecho para recibir toda la digni-
dad y honor de su verdadero hijo?

En este caso, todo el sacrificio ha sido realizado
por el aldeano. El hijo no tiene ni parte ni suerte en este
asunto. Es categóricamente la ofrenda del aldeano, te-
niendo sólo el valor que tiene él, teniendo esa digni-
dad, y no más. Lo mismo es cierto en relación al
sacrificio de Cristo, de acuerdo con el punto de vista
anterior. Su humanidad sufrió todo lo que podía sufrir,
realizó todo el sacrificio que había que hacer; su priva-
ción, sufrimiento y muerte, por lo tanto, le dio derecho
a todo el valor, dignidad y honor que esta naturaleza
podía conferir sobre ella, y nada más. Por ende, de
acuerdo con esta teoría, sólo tenemos un sacrificio hu-
mano, quedando por contestar la pregunta: ¿Cómo
puede la vida de un ser humano hacer una expiación
adecuada por la vida de miles de millones de otros?

Así que, después de todo lo escrito y dicho por es-
tas dos escuelas, pareciera que no hay diferencia en sus
respectivas teorías, con relación a la expiación, ambas
tienen, en verdad, sólo un sacrificio humano; pero con
relación a sus puntos de vista de la naturaleza más ele-
vada del Hijo de Dios, se hallan tan apartadas como lo
es lo finito de lo infinito, como lo es el tiempo presente
de la eternidad. Lo anterior hace que el “Unigénito del
Padre” sea un mero hombre mortal y finito; lo último
hace que sea el Dios Infinito, Omnipotente, Omnisa-
piente y Eterno, absolutamente igual a su Padre Eter-
no. Ahora bien, comprendo que la verdad se halla en
el punto medio entre los dos extremos.

Pienso que he probado concluyentemente que:
1. El Hijo de Dios en su más elevada naturaleza,

existió antes de la creación del primer mundo, o el pri-
mer ser inteligente de todo el vasto Universo.

2. Tuvo un origen; que era “el primogénito de
toda criatura,” “el principio de la creación de Dios.”
(Apoc. 3:14).

3. En su más elevada naturaleza, todas las cosas en
el cielo y en la tierra fueron creadas y son sostenidas
por él;

4. En su dignidad, fue exaltado muy por sobre to-
dos los ángeles del cielo, y todos los reyes y potenta-
dos de la tierra.

5. En su naturaleza era inmortal, (no en sentido ab-
soluto) y Divino.

6. En sus títulos y privilegios, era “el unigénito de
su Padre,” cuya gloria compartía “antes que el mundo

- 11 -

Que Creian los Pioneros?Que Creian los Pioneros?

?



fuese,” “la imagen del Dios invisible,” “en la forma de
Dios,” y “pensó que no era robar el ser igual a Dios,” “la
semejanza de la gloria de Su Padre, y expresa imagen de
Su presencia,” “el Verbo” quien “era en el principio con
Dios” y quien “era Dios.” Este era el exaltado y digno
personaje quien fue sacrificado por los pecados del
mundo—estos son los privilegios de los cuales se des-
pojó voluntariamente; y aunque era “rico, por nosotros
se hizo pobre;” “se negó a sí mismo,” se hizo hombre; y
“en su calidad de hombre, se humilló a sí mismo, siendo
obediente hasta la muerte, y muerte de cruz,” para de-
clarar la justicia de Dios, “para que pueda ser justo y
justificado quien cree en Jesús.”

Aquí había una verdadera humildad, no algo pre-
tendido ni espectacular; aquí, contemplamos el sor-
prendente espectáculo del bien amado y “unigénito
Hijo de Dios,” “el primogénito de toda criatura,” despo-
jándose voluntariamente de “la gloria que tenía con el
Padre antes que el mundo fuese,” bajando del cielo, su
elevada y sagrada morada, y aunque “rico,” se hizo po-
bre que “no tenía donde recostar su cabeza,” el bendito
Verbo quien era “en el principio era Dios,” y quien era
Dios en la carne, vistiendo el innoble atuendo de sier-
vo—sujetándose a toda privación, tentación, dolor y
aflicción, a la cual está sujeta toda la humanidad caída,
y entonces completar este sacrificio sin precedentes;
pero ahora vemos el que una vez fue honrado, pero aho-
ra abatido personaje, muriendo como un malhechor so-
bre una maldita cruz, y por último, descendiendo a las
profundidades de una tumba oscura y silenciosa—un
símbolo del mas bajo grado de humillación.

Este, éste es el sacrificio, “el unigénito del Pa-
dre,” ofrecido como expiación por los pecados del
mundo; este es el Ser que realmente fue sacrificado, y
éste el precio que el Hijo de Dios pagó realmente por
nuestra redención. Por lo tanto, en relación a su dig-
nidad, es el sacrificio del ser más exaltado y digno en
el vasto imperio de Dios, más aun, el sacrificio del
unigénito Hijo del Rey. En relación a su valor intrín-
seco, ¿Quién puede estimar el valor del amado Hijo de
Dios? Es, por decir lo menos un equivalente de la dig-
nidad, las vidas, y los intereses eternos de todo el mun-
do; aún más, es igual en valor a todo el interés moral de
toda la creación inteligente, e igual en dignidad y ho-
nor al gobierno moral del Supremo Gobernante del
Universo. Con relación a su naturaleza, es Divina; por
lo tanto tenemos un sacrificio Divino en contraposi-
ción de los puntos de vista Trinitarios y Unitarios,
que hacen que sólo sea un sacrificio humano. Con re-
lación a su plenitud, es infinito, sin límites. Si, gracias
a Dios, hay suficiente para cada uno, suficiente para
todos, suficiente para siempre; suficiente para salvar

todo el Universo inteligente, hayan sido todos
pecadores; y por último, con relación a su adaptación a
las necesidades y condiciones humanas es absoluta-
mente perfecto. (J. M. Stephenson, nov. 21, 1854, Re-
view & Herald, vol. 6, Nº 15, p. 114, párr. 1-6)

La posición que he tomado en relación a la naturale-
za, origen y encarnación del Hijo de Dios, puede ser ob-
jetada por muchos. Estoy dispuesto a suspender todas
las objeciones bíblicas, que puedan usarse en contra de
estos puntos de vista, sobre la evidencia allí aducida,
excepto una; que es la supuesta evidencia de su ser ab-
solutamente igual a Su Padre, El Supremo y único Ver-
dadero Dios. Se insiste en este punto de vista,

1. Del hecho que los más elevados títulos que el
Padre reclamó se aplican a Su Hijo. Si esto fuese cier-
to, sería incontestable; pero como no lo es, resulta evi-
dente de los siguientes títulos de supremacía que
nunca son aplicados al Hijo. Citaré de la obra de
Henry Grew sobre la primogenitura, p. 48:

“Aunque el Hijo de Dios… es honrado con los títu-
los apropiados de dignidad y gloria, se lo distingue del
‘único Dios verdadero,’ por los siguientes títulos de
supremacía que pertenecen sólo al “Dios invisible.”

Jehová: Tú sólo Altísimo sobre toda la tierra: Sal.
83:18.

El eterno Dios: Deut. 33:27.

El Altísimo Dios: Mar. 5:7; Dan. 5:18.

Sólo tú eres Dios: Sal. 86:10; Isa. 37:16.

Tú sólo eres Jehová: Neh. 9:6.

El Dios del cielo: Dan. 2:44.

Fuera de mí no hay Dios: Isa. 44:6.

El único que tiene inmortalidad: 1 Tim. 6:16.

El único Dios verdadero: Juan 17:3.

Rey eterno, inmortal, invisible: 1 Tim. 1:17.

Único y sabio Dios: 1 Tim. 1:17.

Dios Todopoderoso: Apoc. 19:6.

Bienaventurado y solo Soberano: 1 Tim. 6:15.

Un Dios y Padre de todos: Efe. 4:6.

Dios el único Soberano: Judas 4.

Solo hay un Dios, el Padre: 1 Cor. 8:6.

2. Ejerció poder y prerrogativas que sólo pertene-
cen al Dios Supremo. No puedo responder a esta obje-
ción con mayor fuerza que mediante la presentación
contrastaste de los puntos de vista Trinitarios y bíbli-
cos. Al hacerlo, me valdré de una lista de preguntas
presentadas por el mismo autor. Pags. 66,67.

- 12 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



CRISTO Y SUS APÓSTOLES

Para nosotros, sin embargo, sólo hay un Dios. 1 Cor.
8:6.

El Padre es mayor que yo. Juan 14:28.

El es la imagen del Dios invisible, el primogénito de
toda la creación. Col. 1:15.

No puede el Hijo hacer nada por sí mismo. Juan 5:19.

Pero de aquel día etc.… nadie sabe, ni aún los ángeles
etc.… ni el Hijo, sino solo el Padre. Mar. 13:32.

Se me ha dado toda la autoridad en el cielo y en la tierra.
(Mat. 28:18) Como le has dado la autoridad sobre toda
carne, para que dé vida eterna a todos los que le diste.
Juan 17:2.

Dios que creó todas las cosas por medio de Jesucristo.
Efe. 3:9.

La revelación de Jesucristo que Dios le dio. Apoc. 1:1.

Porque hay un solo Dios, y un solo mediador entre Dios
y los hombres, Jesucristo hombre. 1 Tim. 2:5.

Niegan a Dios el único Soberano, y a nuestro Señor
Jesucristo. Judas 4.

Jesús de Nazaret, varón aprobado por Dios entre
vosotros por las maravillas, prodigios y señales que
Dios hizo entre vosotros por medio de él, como
vosotros mismos sabéis. Hech. 2:22.

Porque como el Padre tiene vida en sí mismo, así
también ha dado al Hijo el tener vida en sí mismo. Juan
5:26.

Yo vivo por el Padre. Juan 6:57.

Este es mi Hijo. Mat. 3:17.

Que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a
Jesucristo a quien has enviado. Juan 17:3.

Para que en nombre de Jesús se doble toda rodilla… y
que toda lengua confiese que Jesucristo es el Señor,
para la gloria de Dios el Padre. Fil. 2:10, 11

TRINITARIOS

Para nosotros hay un solo Dios, el Padre, el Hijo y el
Espíritu Santo.

El Hijo es tan grande como el Padre.

Quien es el Dios invisible, el Jehová no creado.

El Hijo es omnipotente [todopoderoso]. (Brackets

añadidos)

El Hijo es omnisapiente [todo lo sabe], y sabe de aquel
día, así como el Padre. (Brackets añadidos)

Ningún poder puede calificar al Hijo de Dios para que
dé vida a su pueblo.

Jesucristo creó todas las cosas por medio de su propio
poder independiente.

La revelación de Jesucristo de su propia omnisciencia.

Hay un Mediador entre Dios y el hombre, quien es
también el Dios supremo y hombre en una sola persona.

Negando el único Dios, y nuestro Señor Jesucristo,
quien también es el único Dios y una persona distinta.

Jesús realizó sus milagros por su propia omnipotencia.

El es autoexistente.

El Hijo vive por sí mismo.

Este es el único Dios verdadero, la misma esencia
numérica del Padre.

Para que te conozcan a ti, quien no era el único Dios
verdadero, diferente al Verbo a quien has enviado.

Que en el nombre de Jesús se doble toda rodilla, y cada
lengua confiese que Jesucristo es el Señor para su
propia gloria.

- 13 -

Que Creian los Pioneros?

?



3. Consideraré algunos de estos pasajes de la
Escritura tan frecuente y confiadamente citados para
demostrar que Jesucristo, en su naturaleza esencial, es
el mismo eterno Dios. En Col. 2:9 se nos informa que
en Jesucristo “mora toda la plenitud de la Deidad cor-
poralmente”. Pero unos pocos versículos anteriores a
este, el mismo Apóstol nos dice: “porque fue el buen
deseo del Padre que en él habitase toda la plenitud.”
Col. 1:19.

El mismo Apóstol se refiere a los santos como es-
tando “llenos de toda la plenitud de Dios.” Efe. 3:19.
(J. M. Stephenson, dic. 5, 1854, Review & Herald, vol.
6, Nº 16, pp. 123, 124)

Uriah Smith: 1832 - 1903

En 1 Cor. 15, encuentro que no es el hombre natu-
ral que tiene inmortalidad; no obstante Pablo asegura a
los Romanos que mediante una paciente continuidad
en el bien hacer, todos podrían lograr la inmortalidad y
la vida eterna. La doctrina denominada de la Trinidad,
que sostiene que Dios es sin forma ni partes; que el
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, los tres son una sola
persona, es otro enfoque. ¿Podría ser Dios sin forma o
partes cuando “hablaba Jehová a Moisés cara a cara,
como habla cualquiera a su amigo?” (Exo. 33:11), o

cuando el Señor le habló diciendo: “No podrás ver mi
rostro; porque no me verá hombre y vivirá?… y cuan-
do pase mi gloria, yo te pondré en una hendidura de la
peña, y te cubriré con mi mano hasta que haya pasado.
Después apartaré mi mano, y verás mis espaldas; mas
no se verá mi rostro.” (Exo. 33:20,22,23). Cristo es la
expresa imagen de la persona de Su Padre. (Heb. 1:3)
(Uriah Smith, julio 10, 1856, Review & Herald, vol. 8,
Nº 11, p. 87, párr. 33).

Al Cordero, al igual que el Padre que se sienta sobre
el trono se le brinda alabanza en este cántico de adora-
ción. Los comentaristas, con gran unanimidad, han
echado mano a esto como prueba que Cristo debe ser
contemporáneo con el Padre; pues de otro modo, dicen
ellos, aquí se brindaría adoración a la criatura, lo cual
solo pertenece al Creador. Pero esto no puede ser una
conclusión necesaria. Las Escrituras, en ninguna parte
hablan de Cristo como ser creado, sino al contrario, ple-
namente declaran que fue engendrado del Padre. (Ver
comentarios sobre Apoc. 3:14, donde se demuestra que
Cristo no es un ser creado). Pero en tanto como Hijo, no
posee una coeternidad de la existencia pasada junto al
Padre, el principio de su existencia, como el engendra-
do del Padre, antecede la completa obra de la creación,
en relación a la él cual permanece como cocreador con
Dios. Juan 1:3; Heb. 1:2. ¿El Padre no podía ordenar
que a tal ser se le rindiera adoración como a el mismo,
sin que sea idolatría de parte del adorador? Lo ha eleva-
do a una posición donde es propio que sea adorado, y
hasta ha ordenado que se le rinda culto, lo que no habría
sido necesario de haber sido igual con el Padre en eter-
nidad de existencia. Cristo mismo declara que, “como el
Padre tiene vida en sí mismo, así también ha dado al
Hijo el tener vida en sí mismo.” Juan 5:26. El Padre “lo
exaltó hasta lo sumo, y le dio un nombre que es sobre
todo nombre.” Fil. 2:9. Y el Padre mismo dice: “Adó-
renle todos los ángeles de Dios.” Heb. 1:6. Estos testi-
monios indican que Cristo es ahora objeto de
adoración, al igual que el Padre; pero no prueba que él
haya tenido una eternidad de existencia pasada con el
Padre. (Uriah Smith, 1882, Daniel y Apocalipsis)

Sólo Dios es sin principio. En la más temprana
época, cuando no podía haber principio—un período
tan remoto que para la mente finita es esencialmente
eternidad—apareció el Verbo.

“En el principio era el Verbo, y el Verbo era con
Dios, y el Verbo era Dios.” Juan 1:1.

Este Verbo no creado era el Ser quien, llegado el
cumplimiento del tiempo, se hizo carne, y habitó entre
nosotros. Su comienzo no fue como el de cualquier
otro ser en el universo. Se halla declarado en las miste-
riosas expresiones: “el unigénito Hijo de Dios” (Juan

- 14 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



3:16; 1 Juan 4:9), “el unigénito del Padre” (Juan 1:14),
y “yo de Dios he salido” (Juan 8:42). Así parece que
mediante algún impulso o proceso divino, no crea-
ción, conocido sólo para la Omnisciencia, y posible
sólo para el Todopoderoso, apareció el Hijo de Dios.
Y entonces el Espíritu Santo, el Espíritu de Dios, el
Espíritu de Cristo, la inspiración divina y el medio del
poder que representa a ambos, existió también. (Sal.
139:7) (Uriah Smith, 1898, Mirando a Jesús, p. 10).

J. W. W. pregunta: ¿Hemos de entender que el
Espectro Santo [Holy Ghost] es una persona, lo mis-
mo que el Padre y el Hijo? Algunos dicen que si, otros
dicen que no.

Respuesta: El termino “Fantasma o Espectro Santo
[Holy Ghost]” es una desagradable y repulsiva traduc-
ción. Se traduce del Griego HAGION PNEUMA en to-
dos los casos. El Espíritu Santo es el Espíritu de Dios y
el Espíritu de Cristo, siendo el Espíritu el mismo sea que
se hable de Dios o de Cristo. Pero con relación a este
Espíritu, la Biblia emplea expresiones que no pueden
armonizarse con la idea que sea una persona, tal como
el Padre y el Hijo. Más bien se demuestra que es una in-
fluencia divina que surge de ambos, el medio que repre-
senta su presencia y mediante el cual obtienen sabiduría
y poder a través de todo el universo, cuando no se hallan
personalmente presentes. Cristo es una persona, ofi-
ciando ahora como Sacerdote en el santuario celestial, y
sin embargo Él dice que donde hay dos o tres reunidos
en su nombre, allí esta Él en el medio (Mat. 18:20). ¿Có-
mo? No en forma personal, sino por medio de Su Espíri-
tu. En uno de los discursos de Cristo [Juan 14-16], este
Espíritu ha sido personificado como “el Consolador,”
y como tal, se le aplica los pronombres personales, “él,”
“a él,” y “de quien.” Pero generalmente de él se habla de
una manera que demuestra que no puede ser una perso-
na, como el Padre y el Hijo. Por ejemplo a menudo se
dice que se “derrama” o se “desprende de.” Pero nunca
leemos de Dios o de Cristo que sean vertidos o despren-
didos. Si fuese persona, no sería nada extraño que apa-
rezca en forma corporal; y sin embargo, cuando así ha
aparecido, este hecho se ha señalado como peculiar. Así
podemos leer:

“Y descendió el Espíritu Santo sobre él en forma
corporal, como paloma.” Lucas 3:22.

“Pero la forma no siempre es la misma; pues el día
de Pentecostés, tomó la forma de “lenguas repartidas,
como de fuego.” (Hechos 2:3,4). También leemos acer-
ca de “los siete Espíritus de Dios enviados a toda la tie-
rra.” (Apoc. 1:4; 3:1; 4:5; 5:6). Incuestionablemente,
este es una simple designación del Espíritu Santo, pre-
sentado de esta forma para significar la perfección y
plenitud. Pero no podría describirse así si fuese persona.
Nunca leemos acerca de siete Dioses o siete Cristos.
(Uriah Smith, oct. 28, 1890, Review & Herald).

J. N. Andrews: 1829 - 1883

La doctrina de la Trinidad fue establecida en la
Iglesia por medio del Concilio de Nicea del año 325
dJC. Esta doctrina destruye la personalidad de Dios, y
de Su Hijo Jesucristo nuestro Señor. Las impopulares
medidas mediante las cuales fue impuesta sobre la
Iglesia, y aparecen en las páginas de la historia ecle-
siástica, bien podrían hacer que cada creyente en esa
doctrina se ruborice. (J. N. Andrews, mar. 6, 1855, Re-
view & Herald, vol. 6, Nº 24, p. 185).

Y en cuanto al Hijo de Dios, también sería exclui-
do, pues tenía a Dios por su Padre, y, en algún momen-
to de la eternidad pasada, había comenzado sus días.
De modo que, si empleamos el lenguaje de Pablo en
sentido absoluto, sería imposible hallar más que un Ser
en todo el universo, y ese es Dios el Padre quien no tie-
ne padre, o madre, o ascendientes, o principio de días,
o final de existencia. (J. N. Andrews, junio 4, 1881,
Review & Herald)

R. F. Cottrell
El procedió a afirmar que el “hombre es un ser triu-

no,” consistente en cuerpo, alma y espíritu. Nunca he
escuchado que un discípulo confesara su fe en la doc-
trina de la Trinidad; pero, ¿Porqué no, si el hombre
consiste de tres personas en una persona?, y en espe-
cial si el hombre fue hecho a la imagen de Dios? Pero

- 15 -

Que Creian los Pioneros?

?



la imagen, dijo, era meramente una semejanza moral.
Así que el hombre puede ser un ser triuno sin probar
que lo sea Dios. Pero, ¿El quiere decir que el hombre
sea un hombre en tres hombres? Yo podría decir que
un árbol consiste de tronco, corteza y hojas, y tal vez
nadie me lo discutiría. Pero si afirmase que cada ár-
bol consistiera de tres árboles, posiblemente algunos
dudarían de esta aseveración. Pero si todos admitie-
sen que un árbol fuese tres árboles, entonces yo po-
dría afirmar que habían noventa árboles en mi
huerto, cuando nadie vería nada más que treinta.
Entonces procedería a decir; Tengo noventa árboles
en mi huerto, y como cada árbol consiste de tres árbo-
les, tengo doscientos setenta. Por lo tanto, si un hom-
bre consiste de tres hombres, podría multiplicarlo por
tres tantas veces como me plazca, Pero si se necesita
cuerpo, alma y espíritu para hacer que sea un hombre
viviente perfecto; entonces sepárelos, y el hombre se
deshace. (R. F. Cottrell, nov. 19, 1857, Review & He-
rald, vol. 11, Nº 2, p. 13, párr. 13).

Que una persona es tres personas, y que tres per-
sonas son solo una persona es la doctrina que sostene-
mos es contraria a la razón y el sentido común. El ser y
los atributos de Dios están por encima, más allá, fuera
del alcance de mi razón y sentido, sin embargo, los
creo. Pero la doctrina que objeto, es contraria sí, que
sea la palabra, el mismo sentido y razón que Dios ha
implantado dentro nosotros. No pide que creamos tal
doctrina. Un milagro está más allá de nuestra com-
prensión, pero todos nosotros creemos en los milagros
que percibimos con nuestros propios sentidos. Lo que
vemos y oímos nos convence que hay un poder que
realizó el más maravilloso milagro de la creación. Pero
nuestro Creador ha hecho que sea un absurdo para no-
sotros el que una persona sea tres personas, y que tres
personas sean solo una; y en su palabra revelada nunca
nos ha pedido que lo creamos. Esto, nuestro amigo
piensa que es objetable.

Pero el sostener la doctrina de la Trinidad no es
tanto una prueba de la malvada intención como de la
intoxicación del vino del que todas las naciones han
bebido. El hecho de que ésta sea una de las doctrinas
fundamentales, sino la más fundamental, sobre la cual
el obispo de Roma fue exaltado al papado, no dice
nada en favor del mismo. Esto llevaría a las personas a
investigarlo por sí mismos; como cuando los espíritus
de demonios, obrando milagros defienden la inmorta-
lidad del alma. Si no lo hubiese dudado antes, no lo ha-
bría podido investigar hasta lo último, por aquella
palabra que el Espiritismo moderno deja sin efecto…

La revelación va más allá de nosotros; pero en nin-
gún caso va en contra de la razón justa y el sentido co-

mún. Dios no ha afirmado, como lo han hecho los pa-
pas, que él podía “hacer justicia de la injusticia,” ni
tampoco él después de enseñarnos a contar, nos ha di-
cho que no hay diferencia entre los números gramati-
cales singular y lo plural. Creamos todo lo que él nos
ha revelado, y no le añadamos nada. (R. F. Cottrell,
julio 6, 1869, Review & Herald).

Pero aún cuando al Hijo se lo llama Dios, no obs-
tante hay un “Dios y Padre de nuestro Señor Jesucris-
to” (1 Ped. 1:3). Aunque el Padre le dice al Hijo, “Tu
trono, oh Dios, es por siempre jamás,” sin embargo,
este trono le fue dado por su Padre; y puesto que amaba
la justicia y odiaba la iniquidad, dice además, “Por lo
cual te ungió Dios, el Dios tuyo.” (Heb. 1:9). “Dios le
ha hecho Señor y Cristo.” (Hech. 2:36). El Hijo es “el
Padre eterno,” no por sí mismo, sino por su Padre,
para con sus hijos. Su lenguaje es, “yo y los hijos que
Dios me dio.” (Heb. 2:13). (R. F. Cottrell, junio 1,
1869, Review & Herald).

D. W. Hull

Doctrina Bíblica sobre la Divinidad de Cristo
La posición inconsistente sostenida por muchos

en relación a la Trinidad, como se la denomina, sin
duda ha sido la causa fundamental de muchos otros
errores. Los puntos de vista erróneos acerca de la di-
vinidad de Cristo, son apropiados para llevarnos a
otros errores con relación a la naturaleza de la expia-
ción. Viendo la expiación como un esquema erróneo
(y todos deben creer que sea así, quienes ven a Cristo
como el “único y el mismo eterno Dios”), ha llevado
algunos a hacia las conclusiones arbitrarias de uno o
dos clases de personas; tal como los Predestinaciona-
listas, Universalistas, etc., etc.

La doctrina que nos proponemos examinar fue es-
tablecida por el Concilio de Nicea, año 325 dJC, y
desde ese momento, las personas que no creen en este
principio peculiar, han sido denunciadas como herejes
peligrosos por papas y sacerdotes. Fue por su no creen-
cia en esa doctrina, que en el año 513 los Arianos fue-
ron declarados malditos.

Como no podemos hallar rastro de esta doctrina
previo al origen del “Hombre de Pecado,” y como en-
contramos que en ese tiempo el dogma se estableció
más bien por la fuerza que de otro modo, afirmamos el
derecho de investigar el asunto, y determinar el apoyo
de las escrituras sobre esta materia.

Justo aquí me enfrento a un punto sobre el cual se
pregunta frecuentemente, a saber, ¿Cree usted en la di-
vinidad de Cristo? Indudablemente que si; pero no cree-
mos, como lo enseña la Iglesia Metodista Episcopal,

- 16 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



que Cristo es el mismo eterno Dios, y, a la vez, hombre;
que la parte humana fue el Hijo, y la divina fue el Padre.

Aquí podemos agregar que el punto de vista orto-
doxo de Dios como esta expresado por ellos en diver-
sos “Artículos de Fe,” es, que “Dios es sin cuerpo,
partes, pasiones, centro, circunferencia o localidad.”
Sería un asunto muy simple probar que tal postura es
extremadamente escéptica, sino de naturaleza atea.
Ciertamente parece que un Dios así, debe estar
enteramente desprovisto de existencia.

Adán y Eva oyeron la voz de Dios caminando y “se
escondieron de Su presencia.” (Gen. 3:8). Al leer Éxo-
do 33:20-23, el lector observará que el Señor no trata
de darle a Moisés la impresión de ser un personaje in-
corpóreo [si se nos permite el término], sino que dice:
“Tu no puedes ver mi rostro.” Si alguna vez el Señor
corrigiera un error, y negara su personalidad, podría-
mos esperar que fuese en este momento. Sin embargo,
no le dice que no deba ver su rostro por no tener rostro,
sino que le informa que ningún hombre puede ver su
rostro y vivir, lo cual implicaría que es un personaje,
teniendo cuerpo y partes. “Y dijo aun Jehová: He aquí
un lugar junto a mí.” Por lo tanto él tenía circunferen-
cia, ¿no es así? “Después apartaré mi mano, y verás
mis espaldas; mas no verás mi rostro.”

En Hechos 7:55,56, Esteban, al mirar hacia el cielo,
“vió la gloria de Dios, y Jesús que estaba a la diestra de
Dios,” y dijo, “He aquí veo los cielos abiertos, y el Hijo
del Hombre que está a la diestra de Dios.” Esto de-
muestra, por lo menos, que Dios tiene una mano dere-
cha. Este hecho, sin embargo, de haber sido creado el
hombre a la imagen de Dios, debería para siempre poner
fin al tema, con toda franqueza. (Gen. 1:27; 5:1; 9:6).

Pero retornemos a nuestro tema. Como deseamos
que el lado contrario tenga derecho a una audiencia
justa con sinceridad, investigaremos todos los pasajes
importantes empleados por los Trinitarios.

“Porque un niño nos es nacido, hijo nos es dado, y
el gobierno estará sobre su hombro; y se llamará su
nombre Admirable, Consejero, Dios Poderoso, Padre
Eterno, Príncipe de Paz,” Isaías 9:6.

Aquí se coloca particular énfasis sobre las expre-
siones “Dios Poderoso” y “Padre Eterno.” Si el tér-
mino hubiese sido Dios Todopoderoso, entonces la
inferencia sería mas ponderable; pero como leemos
acerca de hombres poderosos, ninguno de los cuales
eran todopoderoso, aun cuando eran mayores en todo
aspecto sobre sus compañeros, nos lleva a creer que el
término es empleado en sentido limitado; aun cuando
entendemos que aquí no se limitan los poderes de Cris-
to, pues él afirmó claramente: “Mi Padre es mayor que
yo.” Juan 14:28.

En el capítulo 10 de Juan, encontramos que, aun
cuando nuestro Salvador no dijo que era Dios, dijo lo
que los judíos afirmaban era lo mismo, que él era el
Hijo de Dios (que afirmaban él sé hacía igual a Dios), y
que él y su Padre eran uno, justificándose con el len-
guaje siguiente: “No está escrito en vuestra ley, que he
dicho que vosotros sois dioses?” Pero como me veré
obligado a referirme a este pasaje más adelante, por el
momento lo pasaremos por alto.

En el capítulo 18 de Génesis, el lector verá que un
ángel que solo actúa como siervo o agente del Señor, a
menudo se lo denomina Señor. La siguiente expresión
que encontramos en Gen. 32:30, se refiere a un ángel:

“Y llamó Jacob el nombre de aquel lugar, Peniel;
porque dijo: Vi a Dios cara a cara, y fue librada mi
alma.” Llegamos ahora al término “Padre Eterno.”
Respondemos que como Cristo ha de continuar para
siempre, el nombre es muy apropiado; por lo menos no
hay nada en el término que lo haría a él (para emplear
el lenguaje expresivo de nuestros oponentes), “el úni-
co y eterno Dios.”

Si el lector regresara al pasaje bajo consideración,
encontrará que este ser nace, pero si comprendo bien a
mis oponentes, la parte divina [la Deidad, como lo de-
nominan] no había nacido. Cualquier parte que haya
nacido, es la misma parte de la que luego se habló
como, “Dios Poderoso, Padre Eterno,” etc., etc. No de-
seo aquí que se entienda como que niegue la preexis-
tencia de Cristo; pero creo que Cristo se hizo niño,
pues leemos: “Y el niño crecía y se fortalecía en espí-
ritu, y se llenaba de sabiduría; y la gracia de Dios era
sobre él.” Lucas 2:40; lo cual implicaría que hubo un
tiempo cuando el no era fuerte de espíritu.

Nuestros oponentes encuentran dificultad al tratar
de reconciliar este tema, para demostrar como el Padre
se desarrolló tan lentamente. Debe haber habido una
época cuando no hubo Dios alguno, o sino Dios debió
haberse dividido, y administrado partes de sí mismo al
niño, a medida que se desarrollaban sus facultades de
razonamiento. Dan por concluido el tema al decirnos:
Grande es el misterio de la piedad: Dios se manifestó
en la carne, etc.

Como una considerable riqueza de conceptos se
encierran en este pasaje, tomando lo suficiente como
para destruir su significado, citaremos el mismo en
toda su integridad:

“Y sin controversia, grande es el misterio de la
piedad: Dios fue manifestado en la carne, justificado
en el Espíritu, visto de los ángeles, predicado a los
gentiles, creído en el mundo, recibido arriba en glo-
ria.” 1 Tim. 3:16. Los comentarios hechos sobre el pa-
saje de Isaías, se aplican con igual fuerza en este caso.

- 17 -

Que Creian los Pioneros?

?



Pero somos llevados a creer que nunca hubo una
persona en quien el Padre se manifestara a sí mismo,
mas que en Su Hijo. Dice Juan:

“El Verbo se hizo carne y habitó entre nosotros.”
E indudablemente éste fue el mismo Verbo que es-

tuvo al principio con Dios, y que era Dios. (Juan 1:1).
¿Porqué el Verbo se lo llamaba Dios? Leamos lo
siguiente:

“Todas las cosas por él fueron hechas, y sin él
nada de lo que ha sido hecho, fue hecho.” Juan 1:3.

Como Cristo siempre ha cooperado con el Padre,
no hay dudas que a través de su agencia, se formaron
los mundos. Lea Col. 1:15,16; Heb. 1:2 y compare con
Gen. 1:26.

Pero quien objeta, sostiene que Dios se manifestó
en la carne, y por lo tanto es incapaz de sufrir o de ser
comparado de cualquier forma con la humanidad. Sólo
podemos decir que si Dios fue la parte divina de Jesús,
y su humanidad la otra parte, el mundo estuvo tres días
sin Dios, pues Pedro nos informa:

“Porque también Cristo padeció una sola vez por
los pecados, el justo por los injustos, para llevarnos a
Dios, siendo a la verdad muerto en la carne, pero vivi-
ficado en Espíritu.” 1 Ped. 3:18.

Si no fue nadie más que el Padre manifestado en la
carne, fue él mismo que murió en la carne. Pero sufi-
ciente sobre este punto. En un lugar apropiado trataré
de demostrar que Cristo sí murió realmente—en alma
y cuerpo.

“He aquí, una virgen concebirá y dará a luz un
hijo, y llamará su nombre Emanuel, que traducido es:
‘con nosotros Dios.’” Mat. 1:23.

En Juan 20:28, encontramos otra expresión: “y
Tomás le dijo: ‘Señor mío y Dios mío.’” Al leer el pa-
saje encontrado en Fil. 2:11, vemos que “toda lengua
confiese que Jesucristo es el Señor, para gloria de
Dios el Padre.” Aquí se establece una clara distinción
entre el Señor Jesucristo y Dios el Padre. Los atributos
distintivos son: que mientras uno es llamado el Hijo, el
otro es conocido como Dios el Padre.

“Yo y el Padre uno somos.” Juan 10:30.
Quien objeta sostiene que Cristo y su Padre son

una sola persona, y como prueba de esta posición cita
1 Juan 5:7:

“Porque tres son los que dan testimonio en el cie-
lo; el Padre, el Verbo y el Espíritu Santo; y estos tres
son uno.”

Se sostiene que esta cita constituye una importan-
te prueba en favor de la Trinidad. Se habla de las tres
personas como Dios el Padre, Dios el Hijo y Dios Espí-
ritu Santo. Yo creo y puedo decir con seguridad que
aparte de la Escritura, no se permitirá tal licencia. Los

hombres se han acostumbrado de tal modo a pervertir
la Escritura, sacando ventaja de los términos, para co-
locarlos a su servicio, que no se dan cuenta de la mag-
nitud del crimen que cometen. Frecuentemente se
emplea la misma expresión para marido y mujer; sin
embargo, nadie duda que marido y mujer son dos per-
sonas diferentes; aun cuando pueden hallarse separa-
dos por cientos de kilómetros. El Dr. A. Clarke dice
explícitamente que éste pasaje [1 Juan 5:7] es una in-
terpolación. Vea su comentario en el pasaje citado.

Pero escuchemos lo que tiene que decirnos nuestro
Salvador sobre este punto:

“Mas no ruego solamente por éstos, sino también
por los que han de creer en mí por la palabra de ellos,
para que ellos sean uno, como tú, oh Padre, en mí, y yo
en ti; para que también ellos sean uno en nosotros;
para que el mundo crea que tú me enviaste. Y la gloria
que me diste, yo les he dado, para que ellos sean uno,
así como nosotros somos uno.” Juan 17:20-22.

Nadie discutirá que Cristo oró por la unidad de los
discípulos, y los que más tarde serían creyentes por
medio de la palabra de ellos, en persona. Evidente-
mente deseaba que estuviesen unidos en objetivo. Si
este pasaje se apreciara debidamente, creo yo, no ha-
brían personas que agradecieran a Dios por tantas sec-
tas y divisiones.

Surge aquí la pregunta. ¿Cómo es que el Padre y el
Hijo son uno? Respondemos: Cooperan juntos; se ha-
llan unidos. Marido y mujer se dice que son uno, por-
que sus intereses en esta vida son comunes. También el
Padre y el Hijo tienen intereses en común, y desde lue-
go son uno. Señalo nuevamente, que si viésemos tal
frase en la tapa de las Escrituras, no habría peligro
alguno de un concepto equivocado.

Los judíos afirmaban que el uso de esta expresión,
lo hacía igual a Dios. No podían pensar que él tenía un
interés en común con Dios, y también pensaban que
era blasfemia que se denominara a sí mismo el Hijo de
Dios, y tomaron piedras para apedrearlo, pero oiga su
justificación del asunto.

“Jesús les respondió: ‘Muchas buenas obras les
he mostrado de mi Padre, ¿por cuál de ellas me ape-
dreáis?’” Los judíos le respondieron: “Por una buena
obra no te apedreamos. Sino por la blasfemia y Porque
tu siendo hombre te haces Dios.”

Carecemos de pruebas que los judíos creyeron que
Jesús, al declarar ser el Hijo de Dios, se hizo el “único
y eterno Dios,” (no que Dios fuese su propio Hijo),
sino afirmando que era Su Hijo, y que los intereses de
ambos eran comunes.

Escuche la respuesta del Señor:

- 18 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



“¿No está escrito en vuestra ley: Yo dije, dioses
sois? Si él llama dioses a aquellos a quienes vino la
palabra de Dios (y la Escritura no puede ser quebran-
tada), ¿A quien el Padre santificó y envió al mundo,
vosotros decís: Tú blasfemas, porque dije, Hijo de
Dios soy?” Juan 10:32-36.

Si existiera duda alguna, hasta aquí, en cuanto a la
afirmación del Mesías, y la acusación de los judíos,
este pasaje debería dar solución al asunto. Los judíos
no acusaron a Cristo por asegurar que era el único y
eterno Dios, mucho menos que Cristo haya jamás re-
clamado tal cosa; ni creyeron que por ser Cristo el Hijo
de Dios, debía ser el único Dios omnisapiente. En el
pasaje anterior, Cristo no niega que él es Dios; y hasta
aquí hemos encontrado que ha sido llamado Dios; pero
esto no lo convertirá en la misma persona que el Pa-
dre; así como un padre y su hijo, (ambos de nombre
Juan), se dijo que eran la misma persona.

Pero sigamos leyendo:
“Si no hago las obras de mi Padre, no me creáis.

Mas si las hago, aunque no me creáis a mí, creed a las
obras, para que conozcáis y creáis que el Padre está
en mí, y yo en el Padre.” Juan 10:37,38.

No tenemos pruebas que los judíos creyeron que Je-
sús, al declarar ser el Hijo de Dios, se haya hecho el
“único y eterno Dios,” pero era tanto como decir que era
Dios (no que Dios fuese su propio Hijo), sino aseguran-
do que era su Hijo, y que lo acusaban por ello. Cuan
pronto se habían apropiado de tal expresión, acusándo-
lo de la siguiente manera: Ahora sabemos que este hom-
bre es un blasfemo; pues ha dicho: Yo soy el eterno y
omnisapiente Jehová. Pero nuestro Salvador no preten-
de ser mayor que el Padre, su poder es solo delegado.

“Respondió entonces Jesús, y les dijo: ‘De cierto,
de cierto, os digo: No puede el Hijo hacer nada por Sí
mismo, sino lo que viere hacer al Padre; porque todo
lo que el Padre hace, también lo hace el Hijo igual-
mente; porque el Padre ama al Hijo, y le muestra to-
das las cosas que él hace: y mayores cosas que éstas le
mostrará, de modo que vosotros os maravilléis. Por-
que como el Padre levanta a los muertos, y les da vida,
así también el Hijo a los que quiere da vida. Porque el
Padre a nadie juzga, sino que todo el juicio dio al
Hijo, para que todos honren al Hijo como honran al
Padre. El que no honra al Hijo no honra al Padre que
le envió.’” Juan 5:19-23.

Porque dicen los trinitarios, el Padre y el Hijo son
una persona. En la cita anterior, substituya el lector
las palabras: “parte divina,” por “Padre,” y “parte
humana,” por “Hijo,” y vea el absurdo resultante.
Para confirmar la declaración anterior, lea la siguiente
declaración de Jesús:

“No puedo yo hacer nada por mí mismo, según
oigo, así juzgo; y mi juicio es justo, porque no busco
mi voluntad, sino la voluntad del que me envió, la del
Padre.” Juan 5:30.

En la siguiente paráfrasis, por favor, preste aten-
ción al mensaje trinitario:

Versículo 26: Porque como mi Divinidad tiene
vida en sí misma, así también mi Divinidad ha dado a
mi humanidad el tener vida en sí misma.

Versículos 36,37: Porque mi humanidad tiene ma-
yor testimonio que el de Juan; porque las obras que mi
Divinidad me dio para que cumpliese, las mismas
obras que mi humanidad hace, dan testimonio de mi
humanidad; que mi Divinidad ha enviado a mi huma-
nidad; y mi Divinidad misma que ha enviado a mi hu-
manidad, ha dado testimonio de mi humanidad. Nunca
habéis oído la voz de mi Divinidad, ni habéis visto el
aspecto de mi Divinidad.

Versículo 43: Mi humanidad ha venido en nombre
de mi Divinidad, y no recibes mi humanidad.

Con tal espectáculo como el que antecede para
pasar revista, ciertas partes de las Escrituras se con-
vierten en un puro embrollo de disparates. Sin dudas,
el lector, antes de esto, ha observado que se ha hablado
del Padre y del Hijo como de dos seres diferentes. Vea-
mos ahora otro pasaje.

“Todo lo que el Padre me da, vendrá a mí; y el que
a mí viene, no le hecho fuera, porque he descendido
del cielo, no para hacer mi voluntad, sino la voluntad
del que me envió.” Juan 6:37,38.

Aquí nos podríamos detener para indagar quién
descendió del cielo: la Divinidad o la humanidad.
Anteriormente hemos encontrado que se sostiene que
la humanidad nació [y así lo creemos]; y nuestros
oponentes, por un momento, no concederán que la hu-
manidad provino del cielo. Preguntamos entonces,
¿quién habló? Es el mismo que vino del cielo de quien
se dijo era la parte divina. Si la parte divina era la Di-
vinidad, o Padre, entonces en algún lugar existe una
discrepancia, pues el Salvador había dicho: “No ha-
béis oído nunca su voz ni visto su forma.”

Nuevamente, ¿quién envió esta parte divina? Por-
que como hemos leído: He descendido del cielo, no
para hacer mi voluntad, sino la voluntad del que me en-
vió. Echemos mano de la teoría bíblica: que Dios en-
vió a Su Hijo quien participó de carne y sangre, “para
destruir por medio de la muerte al que tenía el imperio
de la muerte, esto es, el diablo.” Heb. 2:14.

“Y esta es la voluntad del Padre, el que me envió:
Que de todo lo que me diere, no pierda yo nada, sino
que lo resucite en el día postrero. Y esta es la voluntad
del que me ha enviado: Que todo aquel que ve al Hijo,

- 19 -

Que Creian los Pioneros?

?



y crea en él, tenga vida eterna; y yo lo resucitaré en el
día postrero.” Juan 6:39,40.

Estas son promesas preciosas. Es voluntad del Pa-
dre, que el Hijo no pierda ninguna de sus joyas, y el
Hijo ha declarado que él resucitará sus joyas en el día
postrero.

Vez tras vez hemos leído pasajes que demuestran
que Cristo fue enviado por su Padre, que ciertamente
implica que la Deidad no se halla unida con la humani-
dad. ¿Porqué hablar de ser enviado del Padre, cuando
era el Padre mismo que vino y habitó como ser huma-
no? Esto implica, como hemos visto antes, ó que Dios
ha enviado la humanidad, o que existen dos personas
distintas. Creemos que para los trinitarios resulta im-
posible reconciliar este asunto. Sin embargo, encon-
tramos otras expresiones que prueban que no son una
persona sola.

Juan 16:5: “Pero ahora voy al que me envió, y nin-
guno de vosotros me pregunta: ¿Adónde vas?”

Sería inútil hablar de ir al que lo envió, cuando la
persona que lo envió componía una parte de su ser.
Pero cuando va al Padre, le dice a sus discípulos que
“no me veréis más” (vers. 10), la cual implica que exis-
ten dos personas diferentes.

“Todavía un poco, y no me veréis; y de nuevo un
poco, y me veréis; porque yo voy al Padre.” Juan 16:16.

Versículos 27,28: “pues el Padre mismo os ama,
porque vosotros me habéis amado, y habéis creído que
yo salí de Dios. Salí del Padre, y he venido al mundo;
otra vez dejo el mundo, y voy al Padre.”

¿Qué pensará el lector de un hombre que se mudó
del estado de Ohio al de Iowa junto con su familia, y
luego de gozar de su compañía durante cierto período,
hable de regresar a Ohio donde podría ver a su familia?
Si Ud. no puede admitir tales inconsistencias en el
hombre, ¿Cómo puede acusar al Salvador de dejar al
mundo para retornar al Padre, y al mismo tiempo ase-
gurar que el Salvador es Jehová mismo?

Mat. 20:23: “El les dijo: A la verdad de mi vaso
beberéis, y con el bautismo con que yo soy bautizado,
seréis bautizado, pero el sentaros a mi diestra y a mi
izquierda, no es mío darlo, sino a aquellos para quie-
nes está preparado por mi Padre.”

Aquí Cristo no asume la autoridad como para ha-
cer una promesa, no autorizada por su Padre; pero les
dice lo que está preparado para cierta clase; pero ca-
recía de poder para darlo.

Mat. 26:53: “¿Acaso piensas que ahora no puedo
orar a mi Padre, y que él no me daría más de doce le-
giones de ángeles?”

Mar. 13:32: “Pero de aquel día y la hora nadie
sabe, ni aun los ángeles que están en el cielo, ni el
Hijo, sino el Padre.”

No creemos que el Hijo nunca ha de saber porque
no lo supo en ese momento; pues él ciertamente habrá
de saber, y tal vez lo supo inmediatamente después de
su resurrección. Se supone que después de pagar la
deuda por la redención del hombre, él sería informado
del tiempo cuando habría de recoger el fruto de su co-
secha. Después de su resurrección dice: “Toda potes-
tad me es dada en el cielo y en la tierra [Mat. 28:18];”
y esto necesariamente debe incluir el conocimiento.
Parece, sin embargo, que éste poder era delegado. El
mismo hecho de informar a sus discípulos que todo po-
der le había sido dado, implica que hasta ese momento
(aun cuando tenía gran poder) no tenía todo el poder.

Juan 17:5: “Ahora pues, Padre, glorifícame conti-
go, con la gloria que tuve contigo antes que el mundo
fuese.” Aquí nos encontramos que una parte de Cristo
ora por la gloria; y parece ser la misma parte que tuvo
gloria con el Padre antes que el mundo fuese.

Juan 17:8: “Porque las palabras que me diste, las
he dicho; y ellos las recibieron, y han conocido verda-
deramente que salí de ti, y han creído que tu me en-
viaste.” Si Cristo y el Padre son una persona sola, bien
podemos preguntar, ¿Porqué tanta insistencia en su
oración? (D. W. Hull, nov. 10, 1859, Review and He-
rald, vol. 14, pp. 193-195)

Doctrina Bíblica sobre la Divinidad de Cristo
(Conclusión)

Hasta aquí, hemos encontrado que se nos habla del
Padre y del Hijo como de dos personas diferentes; aho-
ra consideraremos otros pasajes que nos llevan direc-
tamente al punto.

Col. 1:13-15: “El cual nos ha librado de la autori-
dad de las tinieblas, y trasladado al reino de su amado
Hijo, en quien tenemos redención por su sangre, el
perdón de pecados; quien es la imagen del Dios invisi-
ble, el primogénito de toda criatura.”

No, dice la teología popular, apoyada por la deci-
sión de los papas, él mismo es el Dios invisible.

Judas 4: “Porque algunos hombres han entrado
encubiertamente, los que desde antes habían sido des-
tinados para esta condenación, hombres impíos, que
convierten en libertinaje la gracia de nuestro Dios, y
niegan a Dios quien es el único que tiene dominio, y a
nuestro Señor Jesucristo.” [Reina/Valera]

Aquí, “Dios, el único que tiene dominio” es dife-
rente de nuestro Señor Jesucristo. Si el lenguaje impli-
ca algo, ciertamente en esta conexión implica que el
“único Dios que tiene dominio,” es un ser diferente de
“nuestro Señor Jesucristo.”

Fil. 2:5-11: “Haya, pues, en vosotros este sentir
que hubo también en Cristo Jesús, el cual, siendo en

- 20 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



forma de Dios [nuestros oponentes leerán, plenamente
Dios], no estimó el ser igual a Dios como cosa a que
aferrarse, sino que se despojó a sí mismo, tomando
forma de siervo, hecho [no su humanidad, él mismo
fue hecho] semejante a los hombres; y estando en la
condición de hombre, se humilló a sí mismo, hacién-
dose obediente hasta la muerte [no, dicen los Trinita-
rios, su cuerpo fue obediente hasta la muerte, pero la
parte divina nunca sufrió] y muerte de cruz. Por lo cual
[no su parte divina, sino] Dios también lo exaltó hasta
lo sumo, y le dió un nombre que es sobre todo nombre,
para que en el nombre de Jesús se doble toda rodilla
de los que están en los cielos, y en la tierra, y debajo de
la tierra, y toda lengua confiese que Jesucristo es el
Señor, para gloria de Dios Padre.”

Esta confesión resultó en la gloria del Padre, pero
si toda lengua confiesa que solo una parte de Jesús era
el Señor, en tanto la otra parte era humana, no sería la
confesión que Pablo deseaba resultase en la gloria del
Padre.

1 Ped. 1:3: “Bendito el Dios y Padre de nuestro
Señor Jesucristo, que según su grande misericordia
nos hizo renacer para una esperanza viva, por la resu-
rrección de Jesucristo de los muertos.” El lector debe-
rá tener presente, que en todos los pasajes citados
anteriormente, se habla de Padre e Hijo como seres se-
parados. A Jehová no sólo se le llama el Padre de Jesu-
cristo, sino que además se le llama su Dios. Oiga usted
lo pronunciado por el Salvador desde la cruz: “Dios
mío, Dios mío, ¿porqué me has desamparado?” Mar.
15:34.

No solo vemos que nuestro Salvador llama a Su
Padre Su Dios, sino que Dios lo había desamparado.
Los Trinitarios aseguran que es aquí donde la Deidad
lo había abandonado. Si este es el caso, entonces Cris-
to tenía vida después que la Deidad lo habría dejado.
Que solo murió la parte humana, y entonces tenemos
solo un sacrificio humano. Veamos el pasaje de Gal.
1:3,4. “Gracia y paz sea a vosotros, de Dios el Padre Y
de nuestro Señor Jesucristo, el cual se dio a sí mismo
por nuestros pecados para librarnos del presente si-
glo malo, conforme a la voluntad de nuestro Dios y
Padre.” Para Pablo hubiese sido fácil decirles a los gá-
latas que Cristo podría librarnos de este mundo malva-
do de acuerdo con SU PROPIA voluntad.

Heb. 13:20: “Ahora el Dios de paz que resucitó de
los muertos a Jesucristo el gran pastor de las ovejas,
por la sangre del pacto eterno, os haga aptos en toda
obra buena,...”

Nuevamente aquí se habla de Dios como un ser di-
ferente de Jesucristo. Aquí encontramos que mientras
Jesucristo estaba muerto, el Dios de paz vivía, pues de

no ser así, no podía haber resucitado a Jesús de los
muertos.

Habiendo examinado todos los pasajes importan-
tes de la Biblia sobre el tema, dejaremos esta parte para
proceder a demostrar que la muerte de Jesús era nece-
saria, y que además cual habría de ser la clase de
muerte.

Hemos dicho que Cristo debía morir. La razón de
nuestra observación es, que el hombre, gracias a la
transgresión, está sujeto a la muerte; y a menos que
haya un ser no sujeto a la muerte y que pagase el resca-
te por la pena, no hay esperanza de resurrección. (Ver
1 Cor. 15:26) Al pecar Adán, pasó la muerte a toda la
raza humana; Cristo, mediante su muerte, les vuelve a
dar vida. Pero no restablece la inmortalidad a quienes
han vivido toda su vida transgrediendo la Santa ley de
Dios.

Heb. 9:27,28: “Y de la manera que está estableci-
do para los hombres que mueran una sola vez, y des-
pués de esto el juicio, así también Cristo fue ofrecido
una sola vez para llevar los pecados del mundo; y apa-
recerá por segunda vez sin relación con el pecado,
para salvar a los que le esperan.”

Nada diferente de la misma muerte a la cual se ha-
llan sujetos los hombres, resultará en la resurrección.
Aquí Cristo está representado como ofrenda. Si hubie-
se parte alguna del cordero ofrecido que se escapara
del cuerpo, entonces, una parte de Cristo escapó de la
muerte. Pero se nos dijo que el alma de Cristo no mu-
rió. Vemos que para pagar la deuda y restaurar el hom-
bre a la vida, debía morir la misma muerte a la cual se
halla sujeto el hombre. Y si nuestros amigos Trinita-
rios no tienen cuidado, tendrán un componente de cua-
tro elementos en lugar de tres; o sea la Deidad (uno), la
Humanidad (dos - cuerpo y alma), y el Espíritu Santo
(uno), todo lo cual suman cuatro.

Sal. 16:9,10: “Se alegró por tanto mi corazón, y se
gozó mi alma; Mi carne también reposará confiada-
mente. Porque no dejarás mi alma en el Seol, Ni per-
mitirás que tu Santo vea corrupción.”

No tendría sentido decir que el alma de Cristo no
sería dejado en el Seol [o el sepulcro], si nunca estuvo
allí. Para probar que esto se refiere a Cristo, traemos a
la memoria del lector el testimonio de Pedro:

Hechos 2:25,31,34: “Porque David dice de él:
[Cristo] Veía al Señor siempre delante de mí, porque
está a mi diestra, no seré conmovido.”

Después viene el pasaje que citamos anteriormen-
te, para luego demostrar que no era David, porque su
sepultura está con nosotros hasta el día de hoy (prueba
que el alma de David quedó en la tierra). El continúo
en el v. 31:

- 21 -

Que Creian los Pioneros?

?



“…Viéndole antes, habló de la resurrección de
Cristo, que su alma no fue dejada en el infierno [adez -
sepultura], ni su carne vió corrupción.”

Esto prueba que David hacía referencia a Cristo.
Pero como prueba adicional, el apóstol escribe: “Por-
que Dios no subió a los cielos.” Entonces tenemos
prueba, que sea vivo o muerto, el alma de Cristo entró
por los silenciosos portales de la tumba.

Mat. 26:38: “Entonces Jesús les dijo: Mi alma
está muy triste hasta la muerte.”

Si este pasaje implica algo, podemos inferir que
quiere decir que el alma del Salvador estaba sujeta a
la muerte. Sería el peor de los desatinos el hablar de un
alma que nunca muere y hallándose triste hasta la
muerte. Acerca de este punto, nos encontramos obliga-
dos nuevamente a citar a 1 Ped. 3:18:

“Porque Cristo padeció una sola vez por los peca-
dos, el justo por los injustos, para llevarnos a Dios,
siendo a la verdad MUERTO EN LA CARNE; pero vi-
vificado en espíritu.”

Aquí no hay posibilidad de escapatoria. El alma de
Cristo y cada parte que moraba en la carne, sufrió la
muerte para ser sepultada en el Seol, o Hades.

Veamos ahora Isaías 53:7:
“Angustiado él, y afligido, no abrió su boca; como

cordero fue llevado al matadero; y como oveja delante
de sus trasquiladores, enmudeció, y no abrió su
boca.” Aquí le recordamos al lector que un cordero, al
ser sacrificado, no muere una parte y otra parte queda
viva, sino que queda totalmente desprovisto de vida.

“Por cárcel y por juicio fue quitado; y su genera-
ción, ¿quién le contará? Porque fue cortado de la tie-
rra de los vivientes, y por la rebelión de mi pueblo fue
herido.” Isa. 53:8.

Cabe preguntar: ¿Qué es lo que quedó de él des-
pués que fue cortado? Supongamos que solo se cortó el
cuerpo, librándose el alma; entonces la única parte im-
portante no fue cortada.

“Y se dispuso con los impíos su sepultura, mas con
los ricos fue en su muerte; aunque nunca hizo maldad,
ni hubo engaño en su boca. Con todo esto, Jehová qui-
so quebrantarlo, sujetándolo a padecimiento. Cuando
haya puesto su alma en ofrenda por el pecado,...” Is.
53: 9,10.

Si su alma realmente fue una ofrenda por el peca-
do, esto concuerda con el testimonio de Pedro, “siendo
a la verdad, MUERTO EN LA CARNE.” Si el alma
fue la ofrenda, fue el alma lo que murió.

“Verá el trabajo de su alma [su ‘alma estaba triste
hasta la muerte’], y quedará satisfecho; por su conoci-
miento justificaré mi siervo justo a muchos, y llevará
las iniquidades de ellos. Por tanto, yo le daré parte

con los grandes, y él con los fuertes repartirá despo-
jos.” Isa. 53:11,12.

¿Por qué? Porque “DERRAMÓ SU ALMA [SU
VIDA] HASTA LA MUERTE.” “Y fue contado con los
pecadores, habiendo él llevado el pecado de muchos,
y intercedió por los transgresores.” Esto está tan claro
que no necesita de comentario alguno.

Si ahora el lector abre su Biblia en 1 Cor. 15, verá
que Pablo basa toda nuestra esperanza sobre la resu-
rrección de Cristo de la muerte. Dice Pablo:

“Y si Cristo no resucitó, vana es entonces nuestra
predicación, vana es también vuestra fe.” 1 Cor. 15:14.

La teología moderna diría, No es tan así, Pablo,
porque al morir, sólo la parte importante de Cristo re-
gresó al cielo.

Aquí podríamos anticipar una objeción. Se afirma
que Cristo le prometió al ladrón que ese día estarían
juntos en el paraíso.

“De cierto, de cierto te digo hoy, estarás conmigo
en el paraíso.” Lucas 23:43.

La cita, como está escrita arriba, no implica tal
cosa. Cristo sólo aseguró ese día lo que haría cuando
venga en su reino. Como la puntuación no forma parte
de la inspiración, hemos tomado la libertad de modifi-
car la puntuación. El lector encontrará el tema de la
promesa de Cristo al ladrón, elaboradamente presenta-
do en un estudio publicado por Review Office, Battle
Creek, Michigan, USA, recientemente.

Veamos ahora lo que el mismo Salvador enseñó
acerca del tema:

“Porque como estuvo Jonás en el vientre del gran
pez tres días y tres noches, así estará el Hijo del Hom-
bre en el corazón de la tierra tres días y tres noches.”
Mat. 12:40.

¿Cómo permaneció Jonás en el vientre del gran
pez? ¿Estuvo su alma en el cielo y su cuerpo en el vien-
tre del pez? El Hijo del Hombre, ¿Cómo habría de per-
manecer en el corazón de la tierra? Se nos responde
que su cuerpo entró en el sepulcro, pero su alma, su di-
vinidad o alguna cosa, fue al paraíso. Pero sobre este
punto, tenemos aún más testimonios positivos.

Juan 20:17: “Jesús le dijo: No me toques, porque
aun no he subido a mi Padre.”

Esto sucedió tres días después de la promesa de Je-
sús al ladrón. Esto seguramente es suficiente, para so-
lucionar este asunto, con toda franqueza.

Confiamos en que hayamos investigado imparcial-
mente este asunto, habiendo examinado la mayor parte
de las referencias bíblicas. Hemos demostrado con
testimonios irrefutables:

1. que Dios es un ser personal,
2. que Jesucristo era Su Hijo,

- 22 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



3. que Jesús y Su Padre son dos personas diferen-
tes, pero con intereses y objetivos comunes,

4. que Jesús murió en cuerpo y alma, y resucitó.
Que el Espíritu del Dios viviente despierte al lec-

tor a comprender su obligación hacia el Hijo de Dios,
quien ha pagado tan caro nuestra redención con su pre-
ciosa sangre. Amén. (D. W. Hull, nov. 17, 1859, Re-
view and Herald, vol. 14, pp. 201,202)

G. W. Amadon

¿Cómo podemos explicarlo?
El siguiente pasaje citado del Apocalipsis, presen-

ta cierta dificultad para quienes rechazan la doctrina de
la Trinidad.

“He aquí que viene con las nubes, y todo ojo le
verá, y los que lo traspasaron; y todos los linajes de la
tierra harán lamentación por él. Sí. Amén. Yo soy el
Alfa y la Omega, principio y fin, dice el Señor, el que
es y que era y que ha de venir, el Todopoderoso.”
Apoc. 1:7,8.

Cabe preguntar, ¿en que sentido es aquí Jesús el
Todopoderoso? Respondemos. No creemos que la fra-
se “el Todopoderoso” en éste pasaje, se refiera a Cris-
to, y para sustentar nuestro punto de vista daremos
algunas razones.

1). Creemos que este texto se refiere a dos perso-
nas distintas—el Salvador en el versículo 7, y al Padre
en el versículo 8.

2). El majestuoso título que aparece en el versícu-
lo 8, nunca se aplica al Hijo. Es la frase “el que es, y
que era y que ha de venir.” Este título señala la eterni-
dad del ser al cual se refiere.

Notaremos que el uso de este título, como clara-
mente lo señala el pasaje, pertenece a “el Alto y Subli-
me, el que habita la eternidad, y cuyo nombre es el
Santo.” Isa. 57:15.

Comenzando con Apocalipsis 1:4, leemos:
“Juan, a las siete iglesias que están en Asia; Gra-

cia y paz a vosotros, del que es y que era y que ha de
venir; y de los siete espíritus que están delante de su
trono, Y DE Jesucristo el testigo fiel, el primogénito de
los muertos, y el Príncipe de los reyes de la tierra.”

Aquí se hace referencia a dos personajes:
a) el Dios eterno bajo el título de “el que es, y que

era y que ha de venir, el Todopoderoso, y
b) a Jesucristo bajo el título apropiado de el Testi-

go Fiel,” “el primogénito de los muertos,” y “el Prínci-
pe de los reyes de la tierra.”

Presentaremos ahora otros tres textos donde en-
contramos dicha frase, y que evidentemente se refieren
al Padre inmortal.

Apoc. 4:8: “Y los cuatro seres vivientes tenían
cada uno seis alas, y alrededor y por dentro estaban
llenos de ojos; y no cesaban de día y noche de decir:
Santo, santo, santo, es el Señor Dios Todopoderoso, el
que era, el que es y el que ha de venir.”

Apoc. 11:16,17: “Y los veinticuatro ancianos es-
taban sentados delante de Dios en sus tronos, se pos-
traron sobre sus rostros, y adoraron a Dios, diciendo:
Todopoderoso, el que eres, y que eras y que has de ve-
nir, porque has tomado tu gran poder y has reinado.”

Apoc. 16:5,7: “Y oí el ángel; de las aguas, que de-
cían: Justo eres tú, oh Señor, el que eres, y que eras, el
Santo, porque has juzgado estas cosas.” “También oí
a otro, que desde el altar decía: Ciertamente, Señor
Dios Todopoderoso, tus juicios son verdaderos y jus-
tos.”

Con estos pasajes damos por concluido el tema,
pues no le puede ser de utilidad a los Trinitarios, y para
nosotros está tan claro que el investigador no puede
equivocarse. (G. W. Amadon, sept. 24, 1861, Review
and Herald, vol. 18, p. 136, párr. 1-10).

J. N. Loughborough: 1832-1924

Preguntas para el Hno. Loughborough

Hno. White: Me gustaría que le haga llegar las si-
guientes preguntas al Hno. Loughborough para que las
explique. W. W. Giles, Toledo, Ohio, USA.

- 23 -

Que Creian los Pioneros?

?



Pregunta: ¿Qué objeciones serias hay a la doctrina
de la Trinidad?

Respuesta: Podemos presentar muchas objecio-
nes, pero debido al espacio limitado, las reduciremos a
las tres siguientes:

1. Es contraria al sentido común
2. Es contraria a la Escritura
3. Su origen es pagano y mitológico.
Haremos breves comentarios sobre esos puntos, en

ese orden.
1. No es muy consistente con el sentido común el

hablar de tres seres en uno, y que uno sean tres. O
como algunos lo expresan, llamando a Dios “el Dios
Triuno,” o “el Dios tres en uno.” Si Padre Hijo y Espí-
ritu Santo, cada uno es Dios, serían tres Dioses; pues
tres por uno no es uno, sino tres. En un sentido son
uno, pero no una persona sola, como sostienen los Tri-
nitarios.

2. Es contrario a la Escritura.
Casi cualquier porción del Nuevo Testamento que

abramos y que habla de Padre e Hijo, los representa
como dos personas diferentes. Solo basta leer Juan 17
para refutar la doctrina de la Trinidad. En ese solo ca-
pítulo Cristo habla en más de cuarenta ocasiones del
Padre como una persona diferente a él mismo. Su Pa-
dre estaba en el cielo y él en la tierra. El Padre lo había
enviado. Le dió a él, a los que creyeron. Habría de ir al
Padre. Y en este mismo testimonio nos demuestra en
qué consiste la unidad de Padre e Hijo. Es la misma
unidad de los miembros de la Iglesia de Cristo.

“…Para que todos sean uno, como tú, oh Padre,
en mí, y yo en ti, que también ellos sean uno en noso-
tros; para que el mundo crea que tu me enviaste. La
gloria que me diste, yo les he dado, para que sean uno,
así como nosotros somos uno.” Juan 17:21,22.

De un solo corazón y mente. De un solo propósito
en el plan de salvación del hombre. El capítulo 17 de
Juan, léalo con todo cuidado, y considere si no destru-
ye completamente la doctrina de la Trinidad. Para
creer en esa doctrina, al leer las Escrituras debemos
creer que Dios se envió a sí mismo al mundo, que mu-
rió para reconciliar al mundo consigo mismo, se le-
vantó de los muertos por sí mismo, ascendió al cielo
por sí mismo, ruega delante de sí mismo en el cielo
para reconciliar al mundo consigo mismo, y es el úni-
co mediador entre el hombre y sí mismo. De nada sirve
sustituir la naturaleza humana de Cristo (de acuerdo
con los Trinitarios), como Mediador. Dice Clarke: “La
sangre humana no puede apaciguar a Dios más que la
de un cerdo.” Comentario sobre 2 Sam. 21:10. Debe-
mos creer también que en el Getsemaní Dios oró a sí

mismo pidiendo: “Si es posible que pase esta copa de
mí,” y otros mil absurdos.

Cuidadosamente considere los pasajes citados a
continuación, comparando los con la idea de que Cris-
to es el Omnipotente, Omnipresente, Supremo, el úni-
co autoexistente Dios. Juan 14:28; 17:3; 3:16; 5:19,26;
11:15; 20:19; 8:50; 6:38; Marcos 8:32; Lucas 6:12;
22:69; 24:29; Mat. 3:17; 27:46; Gal. 3:20; 1 Juan 2:1;
Apoc. 5:7; Hechos 17:31. Lea además: Mat. 11:25,27;
Lucas 1:32; 22:42; Juan 3:35,36; 5:19,21,22,23,25,26;
6:40; 8:35,36; 14:13; 1 Cor. 15:28.

La palabra Trinidad no aparece en ninguna parte
de las Escrituras. El principal texto que se supone la
enseña, es 1 Juan 5:7, el cual es una interpolación.
Clarke dice: “De un total de 113 manuscritos, este tex-
to falta en 112. No aparece en ningún manuscrito ante-
rior al siglo décimo, y la primera vez que aparece en
griego, es en la traducción al griego de las actas del
Concilio de Letrán del año 1215 dJC.

3. Su origen es pagano y mitológico.
En lugar de llevarnos hacia las Escrituras en bus-

ca de pruebas sobre la Trinidad, nos lleva al tridente
de los persas, con la afirmación de que mediante éste,
deseaban enseñar la idea de una trinidad; y si ellos te-
nían la doctrina de la trinidad, la deben haber recibi-
do por tradición del pueblo de Dios. Pero todo se
supone, porque es seguro que la iglesia judía nunca
sostuvo tal doctrina. Dice el Sr. Summerbell: “Un ami-
go mio que estuvo presente en una sinagoga de Nueva
York, le pidió al Rabino que le diera una explicación
del término ‘Elohim.’ Un clérigo trinitario que estaba
escuchando, respondió: ‘Pero eso hace referencia a las
tres personas de la Trinidad.’ En eso, se adelantó un ju-
dío y le dijo que no mencionara esa palabra otra vez, de
lo contrario, se verían obligados a echarlo de la casa,
pues no se permitía mencionar el nombre de ningún
dios extraño en la sinagoga.” (Discusión entre Sum-
merbell y Flood sobre la Trinidad, p. 38). Milman dice
que la idea del tridente es fantasiosa. (Historia del
Cristianismo, p. 34).

La doctrina de la Trinidad fue introducida en la
Iglesia al mismo tiempo que la adoración de imágenes
y la observancia del día del sol, y no es más que la doc-
trina persa remodelada. Tardó alrededor de trescientos
años desde su introducción hasta hacerla lo que es aho-
ra. Comenzó alrededor del año 325 dJC, y no fue com-
pletada hasta el año 681. (Roma, Milman y Gibbons,
vol. 4, p. 422). En el 589 fue adoptada por España, por
Inglaterra en el 596, por África en el 534. (Gibbons,
vol. 4, pp. 114, 345; Miller, vol. 1, p. 519) (J. N.
Loughborough, nov. 5, 1861, Review & Herald, vol.
18, p. 184, párr. 1-11).

- 24 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



E. J. Waggoner: 1855-1916

El Verbo “era en el principio.” La mente del hom-
bre no puede comprender las edades abarcadas por
esta frase. No es dado al hombre el saber cuándo o
cómo fue engendrado el Hijo, pero sabemos que era el
Verbo Divino, no simplemente antes de venir a esta
tierra a morir, sino antes que se crease el mundo. Justo
antes de su crucifixión oró:

“Y ahora, pues, Padre, glorifícame tú contigo, con
aquella gloria que tuve contigo antes que el mundo
fuese.” Juan 17:5.

Más de 700 años antes de Su primer advenimiento,
la inspiración predijo así Su venida:

“Pero tú, Belén Efrata, pequeña para estar entre
los miles de Judá, de ti me saldrá el que será Señor en
Israel; y sus salidas son desde el principio, desde los
días de la eternidad.” Miq. 5:2.

Sabemos que Cristo “procedió y vino de Dios”
(Juan 8:42), pero eso era tan lejano en las edades de
la eternidad como para estar más allá de la compren-
sión de la mente humana.” (E. J. Waggoner, 1890,
Cristo y su Justicia, p. 9).

¿Es Cristo Dios?
Este nombre no le fue dado a Cristo como resulta-

do de algún gran logro, sino que es suyo por derecho
de herencia. Hablando del poder y grandeza de Cristo,
el autor de Hebreos, dice que es “hecho tanto más su-
perior a los ángeles, por cuanto heredó más excelente
nombre que ellos.” Heb. 1:4.

Por derecho un hijo siempre lleva el nombre de su
padre; y Cristo, como el “unigénito Hijo de Dios,” tie-
ne por derecho el mismo nombre. Un hijo, además, en
mayor o menor grado, es la reproducción de su padre,
él tiene hasta cierto punto los rasgos y características
personales de su padre; no perfectamente porque no
hay reproducción perfecta en el género humano. Pero
no hay imperfección en Dios, o en Sus obras, por lo
tanto, Cristo es la “exacta expresión” de la persona
de Su Padre. Heb. 1:3. Como el Hijo del autoexisten-
te Dios, Él tiene por naturaleza todos los atributos de
la Deidad.

Es verdad que hay muchos hijos de Dios, pero
Cristo es el “unigénito Hijo de Dios,” y por lo tanto, el
Hijo de Dios en un sentido en que ningún otro ser ha
sido o que jamás puede ser. Los ángeles son hijos de
Dios, como lo fue Adán (Job 38:7; Lucas 3:38), por
creación; los cristianos son los hijos de Dios por adop-
ción (Rom. 8:14,15), pero Cristo es el Hijo de Dios
por nacimiento. El autor de Hebreos nos señala ade-
más que la posición del Hijo de Dios, al cual ha sido
elevado, lo tiene por derecho. Dice que Moisés era fiel
en toda la casa de Dios, como siervo, “pero Cristo
como Hijo sobre Su casa.” (Heb. 3:6). Además dice
que Cristo es el Edificador de la casa. (Vers. 3).

“El edificará el templo de Jehová, y él llevará la
gloria.” Zac. 6:13.

(E. J. Waggoner, 1890, Cristo y Su Justicia, pp.
11-13).

Cristo como Creador
Aquí puede ser necesario una palabra de precau-

ción. Que nadie imagine que exaltamos a Cristo por
sobre el Padre, o que ignoremos al Padre. Eso no pue-
de ser, pues sus intereses son comunes. Al honrar al
Hijo, también honramos al Padre. No podemos dejar
de tener presente las palabras de Pablo:

“…Para nosotros, sin embargo, sólo hay un Dios,
el Padre, del cual proceden todas las cosas, y nosotros
somos para él; y un Señor Jesucristo, por medio del
cual son todas las cosas, y nosotros por medio de él.”
1 Cor. 8:6.

Como se puede leer en la cita anterior, fue por me-
dio de él que Dios hizo los mundos. En última instan-
cia, todas las cosas proceden de Dios, el Padre; hasta
Cristo mismo procedió del Padre, pero ha agradado al
Padre que en él more la plenitud, y que sea el Agente
directo e inmediato en cada acto de creación. Nuestro
objetivo en esta investigación es revelar la posición
justa de Cristo, de igualdad con el Padre, con el fin de
apreciar mejor Su poder de redención.

- 25 -

Que Creian los Pioneros?

?



¿Es Cristo un ser creado?
Antes de pasar a algunas de las lecciones prácti-

cas que se aprenden de estas verdades, por un momen-
to debemos considerar la opinión honestamente
sostenida por muchos, quienes no deshonorarían vo-
luntariamente a Cristo; pero quienes, por medio de
esa opinión realmente niegan Su Divinidad. Es la
idea que Cristo es un ser creado, quien por medio del
buen placer de Dios, fuera elevado a su actual posi-
ción exaltada. Nadie quien sostiene este punto de vista
puede tener un concepto justo de la exaltada posición
que realmente ocupa Cristo.

El punto de vista en cuestión se basa en la interpre-
tación errónea de un solo texto.

“Y escribe al ángel de la iglesia de Laodicea:
Estas cosas dice el Amen, el testigo fiel y verdadero, el
Principio de la creación de Dios.” Apoc. 3:14.

Este pasaje sé mal interpreta para significar que
Cristo es el primer ser creado por Dios,—es decir, que
la obra creativa de Dios comenzó con él. Este punto de
vista es antagónico con la Escritura, donde se declara
que Cristo mismo creó todas las cosas. Decir que Dios
comenzó su obra creativa creando a Cristo, es dejar a
Cristo totalmente fuera de la obra de creación.

El término traducido como “principio,” es arche
(����), que también significa “cabeza” o “jefe.” Apa-
rece en el nombre del gobernante griego Archon, un
arzobispo, y en la palabra arcángel. Cristo es el arcán-
gel. Vea Judas 9; 1 Tes. 4:16; Juan 5:28,29; Dan.
10:21.

Esto no significa que Cristo es el primero de los
ángeles, pues él no es ángel, sino que es superior a los
ángeles. Heb. 1:4. Significa que él es el jefe o príncipe
de los ángeles, tal como un arzobispo es el jefe de los
obispos. Cristo es el Comandante de los ángeles. Ver
Apoc. 19:14,19. El creó los ángeles. Col. 1:16. Por lo
tanto, la declaración que Él es el principio o cabeza de
la creación de Dios significa que en Él la creación tuvo
su principio; que, como El mismo dice, es “Alfa y
Omega, el principio y fin, el primero y el postrero.”
Apoc. 21:6; 22:13. El es la fuente de donde todas las
cosas tienen su origen.

Tampoco debemos imaginarnos que Cristo es una
criatura, pero Pablo lo llama (Col. 1:15) “el Primogé-
nito de toda creación,” pues los próximos versículos lo
señalan como Creador y no una criatura.

“Porque en él fueron creadas todas las cosas, las
que hay en los cielos y las que hay en la tierra, visibles
e invisibles; sean tronos, sean dominios, sean princi-
pados, sean potestades, todo fue creado por medio de
él y para él. Y él es antes de todas las cosas, y todas las
cosas por él subsisten.” Col. 1:16,17.

Ahora si él creó todas las cosas y existió con ante-
rioridad a todas las cosas creadas, resulta evidente
que El mismo no se halla entre las cosas creadas. El
está por sobre toda creación y no parte de ella.

Las Escrituras declaran que Cristo es “el unigénito
Hijo de Dios.” El es engendrado, no creado. En
cuanto a cuando Él fue engendrado, no es para noso-
tros averiguar, ni tampoco nuestra mente puede com-
prender si nos lo dijeran. El profeta Miqueas nos dice
todo lo que podemos saber acerca de esto, en estas pa-
labras:

“Pero tú, Belén Efrata, pequeña para estar entre
las familias de Judá, de ti me saldrá el que será Señor
en Israel; y sus salidas son desde el principio, desde
los días de la eternidad.” Miq. 5:2.

Hubo un momento cuando Cristo procedió y vino
de Dios, del seno del Padre (Juan 8:42; 1:18), pero
ese momento estaba tan lejano en la eternidad pasa-
da que para la comprensión finita es prácticamente
sin principio.

Pero el punto es que Cristo es un Hijo engendrado
y no un ser creado. Por herencia tiene un nombre más
excelente que los ángeles. Es “un Hijo en su propia
casa.” Heb. 1:4; 3:6. Y puesto que es el Hijo unigénito
de Dios, es de la misma sustancia y naturaleza de Dios
y posee por derecho de su nacimiento todos los atribu-
tos de Dios, pues el Padre estaba conforme que Su Hijo
fuese la expresión exacta de Su Persona, el brillo de Su
gloria, y lleno de toda la plenitud de la Deidad. Así que
Él tiene “vida en Sí mismo.” Posee inmortalidad por
derecho propio y puede conferir inmortalidad a otros.
La vida le es inherente, de modo que no se la pueden
quitar, sino que habiéndola depuesto voluntariamente
la puede volver a tomar. Sus palabras son las siguien-
tes:

“Por eso me ama el Padre, porque yo pongo mi
vida, para volverla a tomar. Nadie me la quita, sino
que yo de mí mismo la pongo. Tengo poder para po-
nerla, y tengo poder para volverla a tomar. Este man-
damiento recibí de mi Padre.” Juan 10:17,18.

(E. J. Waggoner, 1890, Cristo y Su Justicia, pp.
19-22)

Finalmente, sabemos de la unidad Divina de Padre
e Hijo por el hecho que tienen el mismo Espíritu. Pa-
blo, después de decir que quienes están en la carne no
pueden agradar a Dios, continúa diciendo:

“Mas vosotros no estáis según la carne, sino en
Espíritu, si es que el Espíritu de Dios mora en voso-
tros. Y si alguno no tiene el Espíritu de Cristo, no es de
él.” Rom. 8:9.

- 26 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



Aquí encontramos que el Espíritu Santo es tanto el
Espíritu de Dios como el Espíritu de Cristo. (E. J.
Waggoner, 1890, Cristo y Su Justicia, pp. 23,24).

Autores diversos
Cristianismo pagano y ortodoxo

Un escritor prometió dar a sus amigos en casa, una
idea de las pruebas y dificultades que encontraron los
misioneros en sus esfuerzos por instruir a los paganos
en las doctrinas “evangélicas” del cristianismo. Contó
que cuando estuvo trabajando honestamente para po-
ner en vigencia la santa doctrina de la trinidad y de la
expiación vicaria sobre una buena audiencia reunida
en una arboleda, uno de sus dirigentes se adelantó para
confrontarlo así:

Hindú: ¿Usted dice que Jesucristo es Dios?
Misionero: Sí.
H: Qué, ¿y Jesucristo murió?
M: Sí.
H: Entonces Jesucristo no podía ser Dios, pues

Dios nunca muere.
Entonces yo, dice el misionero, le expliqué el mis-

terio de la encarnación de Cristo, su doble naturaleza,
como Dios tomó sobre sí mismo la naturaleza del hom-
bre, nacido de mujer, y esa naturaleza sufrió y mu-
rió—cuando se renovó el diálogo, continuo así:

H. ¿Entonces usted dice que Jesucristo nació de
mujer?

M: Sí.
H: Entonces Jesucristo no podía ser Dios, pues

Dios nunca nació de mujer.
M: Eso no tiene sentido, pues muchos de sus dio-

ses nacieron de mujeres, y algunos de ellos murieron.
Entonces, dice el misionero en su referida carta,

todos ellos gritaron: ¡No sabe nada, no sabe nada!
Y sin duda alguna la carta misma revela el hecho

que el misionero “no sabía nada.” Los hindúes tenían
el sentido más común sobre asuntos religiosos en ge-
neral, y vieron que él era ignorante de su mitología.
Creen en una deidad autoexistente, suprema, inmuta-
ble, que designa dioses menores subordinados sobre
diferentes departamentos de los asuntos mundiales. Y
estas menores deidades eran aquellas que sus escritos
mitológicos consideran que han nacido de mujeres, o
han sido engendradas por otros métodos, y han pasado
a través del cambio denominado la muerte, y así por el
estilo. Pero comprendieron que el Dios que el misione-
ro les predicaba, es el Dios Supremo. Así fue. Y, desde
luego, esta tentativa de evadir la fuerza de sus objecio-
nes a su teoría de Dios nacido de mujer, y muriendo, al
referirse a sus fábulas concernientes a sus deidades

subordinadas, o era una estupidez, o una evasión cri-
minal. Y los hindúes tenían razón al gritarle: ¡No sabe
nada, no sabe nada! (Ago. 19, 1858, Review & Herald,
vol. 12, Nº 14, pp. 106,107).

La importancia de un correcto sistema de
creencias

Aunque parezca extraño, el autor del siguiente ar-
tículo es un creyente en la observancia del domingo, la
inmortalidad del alma, el asperjado de infantes, la Tri-
nidad, la recompensa al morir, etc. ¿Cómo se puede
armonizar todo esto con los sólidos argumentos pre-
sentados más adelante? (Nota editorial, oct. 7, 1862,
Review & Herald, vol. 20, p. 150, párr. 4).

Jesús le preguntó a los judíos: “¿Por qué también
vosotros traspasáis el mandamiento de Dios por vues-
tra tradición?” (Mat. 15:3). Ahora, si el cuarto man-
damiento ha sido cambiado, o anulado, el registro de
ello debe estar en el Nuevo Testamento; y si así es,
puede encontrarse. Pero en vano lo hemos buscado:
sólo se puede suponer. Y, ¿Quién puede llegar a una
suposicion que quite un mandato exacto de Dios y lo
haga inválido? Algunos dicen que el día fue cambiado
por Constantino, pero lea el siguiente testimonio del
Catecismo de Doway, p. 143:

Pregunta: ¿Qué es el domingo, o el día del Señor
en general?

Respuesta: Es un día dedicado por los apóstoles al
honor de la santísima Trinidad, y en memoria de la re-
surrección de Cristo de la muerte en día domingo, que
envió el Espíritu Santo en domingo, y por lo tanto se lo
llama el Día del Señor. También se lo llama SUNDAY
en base a la antigua denominación romana de Dies So-
lis, el día del sol, el cual era sagrado. (Ago 19, 1858,
Review & Herald, vol. 13, p. 30).

Los protestantes no guiados por las
Escrituras

Pregunta: ¿Tiene usted algunas otras pruebas de
que ellos no son guiados por las Escrituras?

Respuesta: Sí. Tantas que no podemos en este li-
mitado espacio mencionarlas todas. Rechazan mucho
de lo que claramente se halla contenido en la Escritu-
ra y profesan mucho de lo que no está en ninguna par-
te del libro Divino.

Pregunta: Dé ejemplos de ambos.
Respuesta: Deberían, si la Escritura fuese su única

regla de fe, lavarse los pies los unos a los otros, de
acuerdo con el mandato de Cristo, en Juan capítulo
13—deberían guardar, no el domingo, sino el Sábado
conforme al mandamiento, ‘Acordarte has del Sábado

- 27 -

Que Creian los Pioneros?

?



para santificarlo;’ pues este mandamiento de la Escri-
tura no ha sido cambiado ni anulado.

Pregunta: ¿Tiene usted algún otro modo de probar
que la Iglesia tiene poder para instituir fiestas de pre-
cepto?

Respuesta: Si no tuviese tal poder, no podría haber
hecho lo que todas las religiones modernas concuer-
dan con ella—no podría haber sustituido la observan-
cia del domingo, el primer día de la semana, por la
observancia del Sábado, el séptimo día, un cambio
para el cual no hay ninguna autoridad bíblica.

Pregunta: ¿Observan ustedes otras verdades nece-
sarias enseñadas por la Iglesia, no claramente esta-
blecidas en la Escritura?

Respuesta: La doctrina de la Trinidad, una doctri-
na cuyo conocimiento es ciertamente necesario para
la salvación, no está explícita y claramente estableci-
da en la Biblia, en el sentido protestante de la inter-
pretación privada. (Feb. 24, 1859, Review & Herald,
vol. 13, p. 107, párr. 11-14).

Sobre el tema de la inmortalidad en esta vida, nun-
ca creí que la tuviésemos aquí. Fui criado por padres
metodistas, pero nunca creí en los credos, ni en la doc-
trina de la trinidad. Cuando llegué del estado de Nueva
York, tenía 20 años de edad. Llegué a Ohio, y luego de
dos o tres años me uní a la Conferencia Cristiana de
Huron, fui ordenado por ese cuerpo, y durante seis
años prediqué en Ohio. En otoño hace dos años que
llegué a este lugar. (Hno. Rockwood, oct. 29, 1857,
Review & Herald, vol. 10, no. 20, p. 207, párr. 10).

Luego el Dr. Considera la doctrina de la Trinidad,
admitiendo francamente que es una “doctrina de fe”
[de credibilidad], “no de comprensión.” El Dr. es muy
positivo en que nosotros estamos errados y que él está
en lo correcto, pero no presenta pruebas. No me deten-
dré para realizar aseveraciones, pero inquiriré lo que
Dios tiene que decir “acerca de su propia existencia.”
(S. B. Whitney, mar. 4, 1862, Review & Herald, vol.
19, p. 110, párr. 7).

Si se dice que el Espíritu del Padre, y del Hijo, y
del Espíritu Santo es un Espíritu, en esto estamos to-
dos de acuerdo. Pero si se dice que el Padre, y el Hijo,
y el Espíritu Santo son tres personas en una persona,
haciendo en total un Dios sin cuerpo o parte, no pode-
mos estar de acuerdo con una idea tan inconsistente.

La unidad de Cristo con el Padre, lo puede ver cla-
ramente quienquiera lea Juan 17:22: “Para que ellos
[los que creen] sean uno, así como nosotros somos
uno.” ¿Quién puede creer que Cristo oró para que sus
discípulos sean un discípulo? Sin embargo, esto no se-
ría más inconsistente que la idea de algunos de que
Cristo y Su Padre son una sola persona.

De acuerdo con la doctrina que tres Dioses reales
y eternos son solo un Dios, ¿cómo podemos reconci-
liar Mat. 3:16,17? Jesús fue bautizado y el Espíritu de
Dios descendió como paloma, y se escuchó la voz del
Padre desde el cielo diciendo: “Este es mi Hijo ama-
do”, etc. El Padre en el cielo, el Hijo sobre la tierra, el
Espíritu de Dios descendió del uno al otro. Quién po-
dría jamás suponer que estos tres fuesen una sola
persona sin cuerpo o partes, a menos que fuese por
previa educación. Ver otros textos que aparecen
igualmente absurdos, si tal doctrina fuese cierta. Mat.
28:18; Hechos 10:38. Como Dios ungió con el Espíri-
tu Santo y con poder a Jesús de Nazaret, etc. La pri-
mera persona toma la tercera persona y unge la
segunda persona con una persona siendo a la vez
uno consigo mismo.

Que tres sean uno, y uno sean tres,
es una idea que me confunde,
pero muchos sabios han dicho
que tres son uno en la Deidad.
Entonces el Padre puede ser el Hijo,
pues ambos hacen solo uno;
asimismo el Hijo puede ser el Padre,
sin el menor cambio en ambos.
Sí, y el bendito Espíritu es
el Padre, Hijo y Trinidad.
Este es el credo del pueblo cristiano,
quienes se llaman así mismos verdaderos ortodoxos,
todo en contra del sentido común,
debemos creer o pecar.
(J.B.F., marzo 12, 1857, Review & Herald, vol. 9,

Nº 19, p. 146, párr. 20-25).
El Hno. Daniel Baker escribe desde Tioga Co., Pa.:

“Después de luchar contra la doctrina trinitaria y todas
las disciplinas sectarias durante unos 16 años, y contra
la inmortalidad del alma ocho años, y por el séptimo día
Sábado tres años, es en verdad refrescante encontrar en
su escrito los mismos puntos de vista probados por la
Escritura. Por lo tanto adjunto,” etc. (marzo 13, 1856,
Review & Herald, vol. 7, Nº 24, p. 190, párr. 37).

Probado por el Catecismo de Butler
No hace mucho, durante una entrevista con un pa-

pista, hizo una declaración de lo que consideró ser la
verdadera definición del término alma, y de lo que él
creía sería su condición después de la muerte, y después
del juicio. Estos puntos de vista no diferían esencial-
mente de la teología popular de la época. En vindica-
ción de lo cual, agregó, “Y si ha leído el Catecismo de
Butler, lo ha encontrado allí.” Le comenté que la Biblia
no aprobaba tales ideas. “Sé de eso,” dijo él, “ni tam-
poco usted puede probar la Trinidad con la Biblia.”

- 28 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas



Aquí entonces, tenemos un reconocimiento o con-
fesión de la fe de la Iglesia Romana, por lo que sus de-
fensores no reclaman prueba bíblica. Tampoco los
romanistas consideran la Biblia como suficiente regla
de fe. Por el contrario, “La Biblia no contiene todo lo
necesario para la salvación, y, por consiguiente no
puede ser una suficiente regla de fe.” Sure Way. (E. R.
Seaman, Ago. 15, 1854, Review & Herald, vol. 6, Nº 1,
p. 4, párr. 27-28).

Lo que sigue es una copia de tres declaracio-
nes de fe desde 1889, 1931 y 1981. Queda claro
que la Iglesia Adventista ya no cree las verdades
que fueron establecidas durante los primeros cin-
cuenta años de su existencia.

Ellen G. White: 1827-1915

Los primeros cincuenta años

No hemos de recibir las palabras de aquellos que
vengan con un mensaje que contradiga los puntos es-
peciales de nuestra fe. Ellos agrupan una masa de
Escritura e incorporan un caudal de evidencia alrede-
dor de sus teorías. Esto se ha hecho vez tras vez duran-
te los pasados cincuenta años. Y en tanto las
Escrituras son la Palabra de Dios y deben ser respeta-
das, la aplicación de ellas, si dicha aplicación mueve
una columna del fundamento que Dios ha sostenido
estos cincuenta años, sería un grave error. Quien
haga tal aplicación, no sabe de la maravillosa demos-
tración del Espíritu Santo que dio poder y fuerza a los
mensajes pasados que han llegado al pueblo de Dios.
(E. G. White, Mensajes de Loma Linda, p. 150).

Creencias Fundamentales de los
Adventistas del Séptimo día publicadas

en los anuarios de 1889, 1931 y 1981

Anuario 1889
Como se ha dicho anteriormente, los Adventistas

del Séptimo Día no tienen más credo que la Biblia,
pero se aferran a ciertos bien definidos puntos de fe,
por los cuales están preparados para dar razón, “a todo
hombre que pregunte.” Las siguientes declaraciones
pueden considerarse un resumen de las característi-
cas principales de su fe religiosa, sobre las cuales,
hasta lo que sabemos, hay unanimidad total dentro del
cuerpo. Creen:

1. Que hay un solo Dios, un ser personal, espiri-
tual, el Creador de todas las cosas, omnipotente, omni-
sapiente y eterno; infinito en sabiduría, santidad,
justicia, bondad, verdad y misericordia; inmutable y
presente en todas partes mediante su representante el
Espíritu Santo. Sal. 139:7.

2. Que hay un Señor Jesucristo, el Hijo del Padre
Eterno, por medio de quien creó todas las cosas, y por
quien existen; que tomó sobre él la naturaleza de la si-
miente de Abraham para redención de la raza caída;
que habitó entre los hombres, lleno de gracia y verdad,
fue nuestro ejemplo, murió como nuestro sacrificio,
fue resucitado para justificación nuestra, ascendió a
los cielos para ser nuestro único mediador en el santua-
rio celestial, donde, por los méritos de su sangre verti-
da, asegura el perdón de los pecados de todo aquel que
penitente se llega a él; y como sacerdote al final de su
ministerio, antes de tomar su trono como rey, hará la
gran expiación por los pecados de todos, borrándolos
(Hechos 3:19), del santuario, como se ilustra en el ser-
vicio del sacerdocio levítico, que prefiguraba el minis-
terio celestial del Señor. Vea Lev. 16; Heb. 8:4,5;
9:6,7. (Principios Fundamentales de los Adventistas
del 7º Día, Nº 1, p. 147).

[Esta declaración claramente no es una decla-
ración trinitaria, y es la creencia sobre la cual la
iglesia entera estaba en unidad, incluyendo la
Hna. Elena White.]

Anuario 1931
Los Adventistas del Séptimo Día sostienen ciertas

creencias fundamentales, las características de las cua-
les, junto con una parte de las referencias bíblicas sobre
las que están basadas, pueden resumirse como sigue:

1. Que las Sagradas Escrituras del Antiguo y Nue-
vo Testamento fueron dadas por inspiración de Dios,
contienen toda la revelación de Su voluntad al hombre,

- 29 -

Que Creian los Pioneros?

?



y constituyen la única regla infalible de fe y práctica.
2 Tim. 3:15-17.

2. Que la Deidad, o Trinidad [ésta es la primera
vez que se usó este término para definir las
creencias Adventistas del Séptimo Día], consis-
tente del Padre Eterno, un Ser personal, espiritual om-
nipotente, omnipresente, omnisapiente, infinito en
sabiduría y amor; el Señor Jesucristo, el Hijo del Padre
Eterno, por medio de quien se crearon todas las cosas y
a través del cual se logró la salvación de las huestes re-
dimidas; el Santo Espíritu, la tercera persona de la Dei-
dad, el gran poder regenerador en la obra de la
redención. Mat. 28:19.

3. Que Jesucristo es el mismo Dios, siendo de la
misma naturaleza y esencia que el Padre Eterno. En
tanto retenía Su naturaleza divina, tomó sobre sí mis-
mo la naturaleza de la familia humana, vivió sobre la
tierra como hombre, fue nuestro Ejemplo en los princi-
pios de justicia, atestiguando Su relación con Dios por
medio de poderosos milagros, murió en la cruz por
nuestros pecados, fue resucitado de los muertos, y as-
cendió al Padre, donde por siempre vive para interce-
der por nosotros. Juan 1:1,14; Heb. 2:9-18; 8:1,2;
4:14-16; 7:25. (Creencias Fundamentales de los
Adventistas del Séptimo Día, Nº 2, p. 377)

Anuario 1981
Los Adventistas del Séptimo Día aceptan la Biblia

como su único credo, y sostienen ciertas creencias fun-
damentales como las enseñanzas de las Sagradas
Escrituras. Estas creencias, tal como se presentan aquí,
constituyen la comprensión y expresión de la iglesia
acerca de las Escrituras. La revisión de estas declara-
ciones pueden realizarse durante un Congreso de la
Conferencia General, cuando la iglesia es guiada por
el Espíritu Santo hacia una comprensión más plena de
la verdad bíblica o halle mejor lenguaje para expresar
las enseñanzas de la Palabra de Dios.

1. Las Sagradas Escrituras
Las Sagradas Escrituras, el Antiguo y Nuevo Tes-

tamento son la Palabra escrita de Dios, dada por inspi-
ración divina por medio de santos varones de Dios
quienes hablaron y escribieron siendo movidos por el
Espíritu Santo. En esta Palabra, Dios ha confiado al
hombre el conocimiento necesario para la salvación.
Las Sagradas Escrituras son la infalible revelación de
Su voluntad. Constituyen la norma del carácter, la
prueba de la experiencia, el autorizado revelador de
doctrina y el registro confiable de los hechos de Dios
en la historia. (2 Ped. 1:20,21; 2 Tim. 3:16,17; Sal.
119:105; Prov. 30:5,6; Isa. 8:20; Juan 17:17; 1 Tes.
2:13; Heb. 4:12).

2. La Trinidad
Hay un solo Dios: Padre, Hijo y Espíritu Santo,

una unidad de tres Personas coeternas. Dios es inmor-
tal, todopoderoso, omnisapiente, sobre todo, y omni-
presente. El es infinito y más allá de la comprensión
humana, sin embargo se lo conoce por medio de Su
auto revelación. Es por siempre digno de adoración y
servicio por parte de toda la creación. (Deut. 6:4; Mat.
28:19; 2 Cor. 13:14; Efe. 4:46; 1 Ped. 1:2; 1 Tim. 1:17;
Apoc. 14:7)

3. El Padre
Dios el Padre Eterno es el Creador, Fuente, Sus-

tentador, y Soberano de toda la Creación. Es justo y
santo, misericordioso y lleno de gracia, tardo para la
ira, y abundante en amor inmutable y fidelidad. Los
atributos y autoridad exhibidas en el Hijo y el Espíritu
Santo, son también revelaciones del Padre. (Gen. 1:1l
Apoc. 4:11; 1 Cor. 15:28; Juan 3:16; 1 Juan 4:8; 1 Tim.
1:17; Exo. 34:5-7; Juan 14:9).

4. El Hijo
Dios el Hijo eterno se encarnó en Jesucristo. Por

medio de Él fueron creadas todas las cosas, reveló el
carácter de Dios, se llevó a cabo la salvación de la hu-
manidad, y se juzgó al mundo. Por siempre el verdade-
ro Dios, se hizo también verdadero hombre, Jesús el
Cristo. Fue concebido del Espíritu Santo y nació de la
virgen María. Vivió y experimentó la tentación como
ser humano, pero ejemplificó en forma perfecta la jus-
ticia y amor de Dios. Por medio de Sus milagros mani-
festaba el poder de Dios y dio testimonio de ser el
Mesías prometido por Dios. Voluntariamente sufrió y
murió en la cruz por nuestros pecados y en nuestro lu-
gar, fue resucitado de los muertos, y ascendió para mi-
nistrar en el santuario celestial en nuestro favor.
Vendrá otra vez en gloria para la liberación final de Su
pueblo y la restauración de todas las cosas. (Juan
1:1-3,14; Col. 1:15-19; Juan 10:30; 14:9; Rom. 6:23; 2
Cor. 5:17-19; Juan 5:22; Lucas 1:35; Fil. 2:5-11; Heb.
2:9-18; 1 Cor. 15:3,4; Heb. 8:1,2; Juan 14:1-3).

5. El Espíritu Santo
Dios el Espíritu eterno estuvo activo con el Padre y

el Hijo en la Creación, encarnación y redención. Inspi-



Posición de los pioneros Adventistas
del Séptimo Día sobre “la Trinidad” y

“la Deidad”
[Este artículo escrito por R. F. Cottrell, fue pu-

blicado en Review & Herald, junio 1, 1869, presen-
ta bien la postura de los pioneros y creyentes
sobre el tema de la trinidad.- A. L. White]

Esta ha sido una doctrina popular y considerada
como ortodoxa desde que el obispo de Roma fuera ele-
vado al papado en base al poder de ella. Se considera
herejía peligrosa el rechazarla, pero a cada persona se le
permite explicar la doctrina a su propia manera. Parece
que todos piensan que deben creerla, pero cada uno tie-
ne perfecta libertad de creerla a su manera para recon-
ciliar sus declaraciones contradictorias; y por tanto, se
sostiene una multiplicidad de puntos de vista al respecto
por sus miembros, todos ellos ortodoxos, supongo, con
tal que apoyen y aprueben de nombre la doctrina.

En cuanto a mí, nunca se me pidió que la explique,
ni para adoptarla ni defenderla, ni he predicado en su
contra. Pero probablemente pongo en tan alta estima el
Señor Jesucristo como los que se denominan Trinita-
rios. Esta es la primera vez que he tomado la pluma
para decir algo concerniente a la doctrina.

Mis razones para no adoptarla ni defenderla, son:
1. Su nombre no es bíblico. La Trinidad o el Dios Triu-
no se desconoce en la Biblia, y tengo el concepto de
que las doctrinas que requieren términos creados en la
mente humana, son doctrinas creadas. 2. Nunca me he
sentido llamado a aceptar y explicar aquello que sea
contrario al sentido y razonamiento que me ha dado
Dios. Todos mis intentos de explicar tal tema, no lo
aclarará a mis amigos.

Pero si se me pregunta lo que pienso de Jesucristo,
mi respuesta es: Creo todo cuanto las Escrituras dicen
de él. Si el testimonio lo representa estando en gloria
con el Padre antes que el mundo fuese, lo creo. Si dice
que en el principio era con Dios, que era Dios, que todas
las cosas fueron hechas por él y para él, y que sin él nada
fue hecho de lo que ha sido hecho, lo creo. Si las Escri-
turas dicen que es el Hijo de Dios, lo creo. Si se declara
que el Padre envió su Hijo al mundo, creo que tuvo un
Hijo para enviar. Si el testimonio dice que él es el prin-
cipio de la creación de Dios, lo creo. Si se dice que es el
brillo de la gloria del Padre, y la imagen exacta de su
persona, lo creo. Y cuando Jesús dice: Mi Padre y yo so-
mos uno, lo creo, y cuando dice: Mi Padre mayor es que
yo, eso también lo creo. Es la palabra del Hijo de Dios, y
además de esto, es perfectamente razonable y evidente.

Si se me pregunta cómo creo que Padre e Hijo
sean uno, respondo, Son uno en el sentido no contra-

rio al sentido común. Si la conjunción “y” en la ora-
ción tiene algún sentido el Padre “y” el Hijo son dos
seres. Son uno en el mismo sentido en que Jesús oró
por la unidad de sus discípulos. Le pidió al Padre que
sus discípulos sean uno. Sus palabras fueron: Que sean
uno “como nosotros somos uno.”

Se puede objetar: Si el Padre y el Hijo son dos se-
res diferentes, el adorar al Hijo y llamarle Dios, ¿no es-
tamos violando el primer mandamiento del Decálogo?

No. Es voluntad del Padre que todos los hombres
honren al Hijo, tal como honran al Padre. No podemos
violar el mandamiento y deshonrar a Dios al obedecer-
lo. El Padre dice del Hijo: Que todos los ángeles de
Dios le adoren. Si los ángeles rehusasen adorar al Hijo,
se rebelarían contra el Padre. Los hijos heredan el
nombre de su padre. Por herencia, el Hijo de Dios ob-
tuvo un nombre más excelente que el de los ángeles.
Ese nombre es el nombre de su Padre. El Padre le dice



en uno. Si Padre, Hijo y Espíritu Santo, cada uno es
Dios, habría tres Dioses; pues tres por uno no es uno,
sino tres. Hay un sentido en que son uno, pero no una
persona, como lo sostienen los trinitarios.

2. Es contrario a las Escrituras.… El capítulo 17 de
Juan es suficiente para refutar la doctrina de la Trini-
dad. Mas de cuarenta veces en este solo capítulo, Cris-
to habla de Su Padre como una persona distinta de sí
mismo.… Y en este mismo testimonio nos muestra en
que consiste la unicidad de Padre e Hijo. Es lo mismo
como la unidad de la iglesia de Cristo. “Para que sean
uno, como nosotros somos uno.” De un solo corazón y
mente, en propósito y todo el plan diseñado para la
salvación del hombre.…

3. Su origen es pagano y mitológico. Nos dirigen
hacia el Tridente de los persas, con la aseveración que
“por este medio enseñaban la Trinidad, y si tenían la
doctrina de la Trinidad entonces la deben haber recibi-
do por tradición del pueblo de Dios.

Más aún, él es el principio de la creación de
Dios.… El lenguaje no necesariamente implica que
fuese creado; pues las palabras.… significan simple-
mente que la obra de creación estrictamente hablando,
fue comenzada por él. Sin él nada se hizo. Otros, sin
embargo, y más propiamente pensamos, toman el tér-
mino “principio” en griego, que significa causa o cau-
sa eficiente.… entendiendo que Cristo es el agente por
medio de quien Dios ha creado todas las cosas, pero
que él mismo vino a la existencia en forma diferente,
pues se lo llama el unigénito del Padre.

E. J. Waggoner
(Cristo y Su Justicia, del original de 1980, p. 9)
El Verbo era en el principio.… No es dado al hom-

bre el saber cuándo y cómo el Hijo fue engendrado,
pero sabemos que era la Palabra Divina, no solo cuan-
do vino a la tierra a morir, sino antes que se crease el
mundo.… Y más de 700 años antes de su primer adve-
nimiento, la Palabra inspirada predijo su venida.

“Pero tu, Belén Efrata, pequeña para estar entre
las familias de Judá, de ti me saldrá el que será Señor
en Israel, y sus salidas son desde el principio, desde
los días de la eternidad.” Miq. 5:2.

Sabemos que Cristo procedió y salió de Dios (Juan
8L42), pero era tan lejano en la eternidad pasada para
estar más allá de la comprensión de la mente humana.

Jaime White
Aquí podemos mencionar la Trinidad que rechaza

la personalidad de Dios y de su Hijo de Jesucristo. Re-
view & Herald



Esta canción, a propósito fue cambiada a una
versión no trinitaria en que los Adventistas del
Séptimo Día reflejan su punto de vista del momen-
to sobre la trinidad. En el himnario adventista de
1985 aparece nuevamente la versión original, re-
flejando el punto de vista de la Iglesia Adventista
de ese momento.

La versión de 1985 en Inglés

La Iglesia Adventista no era trinitaria; pero se
ha convertido en una iglesia trinitaria.

Carta de J. S. Washburn
La doctrina de la Trinidad es una cruel mons-

truosidad pagana, sacando a Jesús de su verdadera
posición de Salvador Divino y Mediador. Es verdad
que no podemos medir o definir la divinidad. Está más
allá de nuestra comprensión finita, no obstante sobre el
tema de la personalidad de Dios la Biblia es muy sim-
ple y clara. El Padre, el Anciano de Días, viene de la
eternidad. Jesús fue engendrado del Padre. Jesús, ha-
blando por intermedio del salmista, dice:

“Yo publicaré el decreto, Jehová me ha dicho: Mi
Hijo eres tú; yo te he engendrado hoy.” Sal. 2:7.

En el libro de Proverbios (donde se habla de Jesús
bajo el titulo de Sabiduría, ver además 1 Cor. 1:24)
leemos:

“Jehová me poseía en el principio de su camino, y
de antiguo, antes de Sus obras.” Prov. 8:22.

“Antes de los abismos fuí engendrada, antes de
que fuesen las fuentes de las muchas aguas.” Prov.
8:24.

El Hijo dice que fue traído, engendrado, nacido
de Su Padre (Jehová).

Satanás ha tomado el concepto pagano de una
monstruosidad de tres cabezas, y con intención delibe-
rada arrojó el desprecio sobre la divinidad, entretejién-
dola dentro del Romanismo como nuestro glorioso
Dios, un invento imposible y absurdo. Esta doctrina
monstruosa transplantada del paganismo dentro de
la Iglesia Romana Papal, busca introducir su pre-
sencia maligna dentro de las enseñanzas del mensaje
del Tercer Ángel.

Y el hecho de que Cristo no sea el mediador en la
Iglesia Romana, demuestra que la Trinidad destruye la
verdad de que Cristo es el único mediador. (Ver 1 Tim.
2:5)

La así denominada Iglesia Cristiana, el Papado,
que dió origen a la doctrina de la Trinidad, no reconoce
a Cristo como el único mediador, y le sustituye por una
multitud de almas difuntas como mediadores. Si Ud.
sostiene la doctrina de la Trinidad, en realidad, Cristo
ya no es más su único mediador.…

Los Adventistas del Séptimo Día sostienen que to-
man la Palabra de Dios como la suprema autoridad y
de haber “salido de Babilonia,” y por siempre haber re-
nunciado a las vanas tradiciones de Roma. Si retroce-
demos a la inmortalidad del alma, el purgatorio, el
tormento eterno y el Sábado dominical, ¿Sería esto
algo menos que apostasía? Si, sin embargo, saltamos
por sobre estas doctrinas menores y secundarias,
aceptamos y enseñamos la doctrina central y más
fundamental del Romanismo, la Trinidad, enseñan-
do que el Hijo de Dios no murió, aunque nuestras pa-
labras parecerían espirituales, ¿Es esto algo menos
que la misma apostasía Omega?

Por muy amoroso o hermoso o aparentemente pro-
fundo sean sus sermones o artículos, cuando un hom-
bre ha llegado al momento de enseñar la doctrina
pagana católica de la Trinidad, y niega que el Hijo de
Dios murió por nosotros, ¿Es un verdadero Adventis-
ta del Séptimo día? ¿Es un verdadero predicador del
Evangelio? Y cuando muchos lo consideran como un
gran maestro y aceptan sus teorías no bíblicas, absolu-
tamente contrarias al Espíritu de Profecía, es el mo-
mento en que el vigía debe sonar la nota de alarma.…
[Partes de una carta por J. S. Washburn escrita
en 1939, que tanto agradó al presidente de la
Conferencia que la distribuyó entre 32 de sus mi-
nistros.]

- 33 -

Que Creian los Pioneros?

?



- 34 -

Citas de los Pioneros AdventistasCitas de los Pioneros Adventistas

“Que tres sean uno, y uno sean tres,
es una idea que me confunde;
pero muchos sabios han dicho
que tres son uno en la Deidad.

Entonces el Padre puede ser el Hijo,
pues ambos hacen solo uno;
asimismo el Hijo puede ser el Padre,
sin el menor cambio en ambos.

Sí, y el bendito Espíritu es
el Padre, Hijo y Trinidad.
Este es el credo del pueblo cristiano,
quienes se llaman a sí mismos
verdaderos ortodoxos,
todo en contra del claro sentido común,
debemos creer o pecar.”

(Review & Herald, marzo 12, 1857)



La Verdad Acerca de Dios
por Lynnford Beachy

Traductor: Aland Ashton

Cada religión está basada sobre alguna concepción
de Dios. Cuando nosotros hablamos de cristiandad debe-
mos primeramente comenzar o empezar con algún enten-
dimiento de Dios y “quién es Él.” La mayoría asumen que
todos los cristianos tienen la misma idea acerca de Dios
Quién Él es y sus características, todavía es asombroso
que dentro de la cristiandad, hay muchas ideas acerca de
Dios. El propósito de este estudio es examinar que es lo
que la Biblia revela concerniente a la verdad acerca de
Dios. Vamos primero miremos a Dios dando sus manda-
mientos en el monte Sinaí.

“Y habló Dios todas estas palabras diciendo: “Yo soy
Jehová tu Dios que te sacó de la tierra de Egipto, de casa
de servidumbre. No tendrás dioses ajenos delante de
mí.” (Éxodo 20:1 al 3) Quién esta hablando aquí? El Se-
ñor (en Hebreo Jehová o Yahweh) tu Dios dice: “No ten-
drás dioses ajenos delante de mí.”

Veamos como Jesucristo respondió aun hombre pre-
guntando acerca del más importante deber para un cristia-
no.

“Acercándose uno de los escribas, que los había
oído disputar, y sabía que les había respondido bien [Je-
sús], le preguntó: ¿cuál es el primer mandamiento de to-
dos?, y Jesús respondió: El primer mandamiento de
todos es: Oye, Israel; el Señor nuestro Dios, el Señor
uno es; y amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y
con toda tu alma, y con toda tu mente y con todas tus
fuerzas. Este es el principal mandamiento. Y el segundo
es semejante: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. No
hay otro mandamiento mayor que estos. Entonces el es-
criba dijo: Bien Maestro, verdad has dicho, que uno es
Dios, y no hay otro fuera de Él.” (Marcos 12:28 al 32)

¿A quién estamos requeridos de amar con todo nuestro
corazón, toda nuestra alma y con todas nuestro fuerzas y
mente? Si nos es requerido, amar al Señor, nuestro Dios,
con todo nuestro corazón entonces tendremos que enten-
der quién Él es. Es muy difícil amar a alguien a quien noso-
tros no conocemos; y imposible amarlo con todo nuestro
corazón. Si nosotros queremos amar a Dios con todo nues-
tro corazón, entonces tendremos primero que aprender a
conocer y apreciar su carácter. Esto sólo puede ser hecho
aceptando el testimonio de las escrituras en este tema.

Nosotros estamos instruidos a seguir a Cristo como
nuestro ejemplo. “El que dice que permanece en Él, debe

andar como Él anduvo.” (1 Juan 2:6) ¿A quién Cristo
amó con todo su corazón, y adoró? ¡Su Padre! Jesús pro-
clamó a la mujer en el pozo: “Vosotros adoráis a lo que
no sabéis; nosotros adoramos lo que sabemos; porque la
salvación viene de los Judíos. Más la hora viene, y ahora
es, cuando los verdaderos adoradores adorarán al Pa-
dre en espíritu y en verdad; porque también el Padre ta-
les adoradores busca que le adoren.” (Juan 4:22, 23)
Cristo dijo que Él adoró al Padre.

El Dios de nuestro Señor Jesucristo

Después de que Cristo fue resucitado de los muertos
por su Padre, Él dijo a María: “No me toques, porque aún
no he subido a mi padre; más ve a mis hermanos, y diles:
Subo a mi Padre y a vuestro Padre, a mi Dios y a vuestro
Dios.” (Juan 20:17) Jesús sostuvo que su Padre no era
sólo su Padre, sino también su Dios.

Pablo oró, “Para que el Dios de nuestro Señor Jesu-
cristo, el Padre de gloria, os dé espíritu de sabiduría y de
revelación en el conocimiento de Él.” (Efesios 1:17)

Jesús hablando a la Iglesia en Filadelfia dijo: “Al que
venciere, yo lo haré columna en el templo de mi Dios, y
nunca más saldrá de allí; y escribiré sobre él el nombre
de mi Dios, y el nombre de la ciudad de mi Dios, la nueva
Jerusalén la cual desciende del cielo de mi Dios, y mi
nombre nuevo.” (Revelación 3:12) El Dios referido en
todos los versos anteriores no es otro más que el Padre.

“Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas
maneras en otro tiempo a los padres por los Profetas, en
estos postreros días nos ha hablado por El Hijo, a quien
constituyó heredero de todo, y por quien así mismo hizo
el universo; el cual, siendo el resplandor de su gloria, y
la imagen misma 5841 [una reproducción precisa en todo
estilo*] de Su Persona, de su sustancia, y quien sustenta
todas las cosas con la palabra de su poder, habiendo
efectuado la purificación de nuestros pecados por medio
de sí mismo, se sentó a la diestra de la Majestad en las al-
turas, hecho 1096 [ser propio de, venir a existencia, existir,
convertirse en, llegar o pasar a ser*] tanto superior a los
ángeles, cuanto heredó más excelente nombre que
ellos.” (Hebreos 1:1 al 4) H

El hijo de Dios fue nombrado por su Padre a ser here-
dero 2818 [Uno que recibe su posesión asignada por dere-
cho de calidad de Hijo*] de todas las cosas. Y Él tiene por
hereda obteniendo un nombre excelente.

“Porque ¿a cuál de los ángeles dijo Dios jamás: Mi
Hijo eres tú, yo te he engendrado hoy, y otra vez: Yo seré

- 35 -

Un EstudioUn Estudio Biblico Adicional

* Cada vez que Ud. vea este símbolo la cita es tomada del Thayer’s Greek-English Lexicon.
H El antiguo Testamento fue originalmente escrito en Hebreo. El nuevo Testamento es mayormente encontrado en Griego. Un hombre de nombre James

Strong tomó todas las palabras en Griego y en Hebreo usadas en la Biblia y las puso en orden alfabético y le aplicó un número a cada palabra. Los pequeños nú-
meros Strong’s usados después de cada palabra representan una palabra Griega o Hebrea que ha sido traducida al Inglés. Cuando Ud. vea este número 1096 en
este estudio representa la misma palabra Griega no importa que palabra en Inglés haya sido escogida por sus traductores.



a él Padre, Y él me será a mí Hijo? Y otra vez cuando in-
troduce al Primogénito en el mundo, dice: Adórenle to-
dos los ángeles de Dios.… Más del Hijo dice: Tu trono,
oh Dios, [El Padre se refiere a Su Hijo como Dios] por el
siglo del siglo; Cetro de equidad es el cetro de tu reino.
Has amado la justicia, y aborrecido la maldad, por lo
cual te ungió Dios, el Dios tuyo, [El Padre refiriéndose
como a El mismo el Dios de su Hijo], con Oleo de alegría
más que a tus compañeros.… Pues, ¿a cuál de los ánge-
les dijo Dios jamás: Siéntate a mi diestra, Hasta que pon-
ga a tus enemigos por estrado a tus pies?” (Hebreos 1:5
al 13) Nota que el Padre se refiere a su hijo como “Dios”
en vez de “Mi Dios”.

David escribió: “El Señor 3068 [Jehová = ‘el que exis-
te’ el nombre propio del Dios verdadero�] dice a mi Se-
ñor 113 [Adonai], dijo a mi Señor: Siéntate a mi diestra,
hasta que ponga a tus enemigos por estrado a tus pies.”
(Salmo 110:1) El Padre (Jehová) dice a su Hijo (Adonai),
siéntate a mi derecha.

“Y conozcan que tu nombre es Jehová; Tú solo Altí-
simo 5945 [El más Alto�] sobre toda la tierra.” (Salmo
83:18)

Un hombre poseído vino a Cristo: “Y clamando a
gran voz, dijo ¿qué tienes conmigo, Jesús, Hijo del más
Dios Altísimo? 5310 [El más alto, más alto de rango: el
más Altísimo Dios*] Te conjuro por Dios que no me
atormentes.” (Marcos 5:7) Como podemos ver el Padre
de Jesucristo es conocido como el Altísimo.

Juan vio una visión en el cielo y exclamó: “Y no vi en
ella templo; porque el Señor Dios Todopoderoso es el
templo de ella, y el cordero.” (Revelación 21:22) Dios el
Padre es quien gobierna sobre todo.

También nota en la visión de Daniel: “Miraba yo en
la visión de la noche, y he aquí con las nubes del cielo ve-
nía uno como un Hijo de Hombre, que vino hasta el
Anciano 6268 [avanzado de edad, viejo, envejecido] de
días, y le hicieron acercarse delante de Él.” (Daniel
7:13)

Estos son algunos de los nombres que se refieren sólo
a Dios, el Padre, distinguiéndolo de cualquier otro. Al Pa-
dre sólo pertenece nuestro reconocimiento como el Altí-
simo, el Más Alto, el Dios y Padre de todos, el Antiguo de
edad, etc. El Padre es y esta sobre todo (incluyendo su
Unigénito Hijo). Pablo declara que hay “Un Dios y Pa-
dre de todos, el cual es sobre todos, y por todos y en to-
dos.” (Efesios 4:6) Dios el Padre es sobre todo.

“Estas cosas habló Jesús, y levantando sus ojos al
cielo, dijo: Padre, la hora ha llegado; glorifica a tu Hijo,
para que también te glorifique a Ti… Y esta es la vida
eterna: que te conozcan a Ti, el único 3441 [sólo, sin com-
pañero*] Dios verdadero 228 Dios, y a Jesucristo, a quién

has enviado.” (Juan 17:1 al 3) ¿Quién es el único Dios
verdadero? ¡El Padre! Algunos pueden decir “Si Cristo es
Dios y el Padre es el único Dios verdadero entonces tú
podrás decir que Cristo es un Dios falso”. De ninguna
manera. La palabra Griega �����	
� que fue traducida
verdad significa “real, verdadero, genuino, contrasta rea-
lidades con sus semejanzas.” * Cristo es una semejanza
del único Dios verdadero.

Dios es un Dios de amor: “El cual quiere que todos
los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la
verdad. Porque hay un solo Dios, y un solo mediador 3316

[uno que interviene entre dos*] entre Dios y los hombres
Jesucristo hombre.” (1 Timoteo 2:4, 5) ¿Quién es ese
Dios? ¡El Padre!

“Porque de tal manera amo Dios al mundo, que ha
dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él
cree, no se pierda, más tenga vida eterna.” (Juan 3:16)
¿Quién es Dios en este verso? ¡El Padre!

“Acerca, pues, de las viandas que se sacrifican a los
ídolos, sabemos que un ídolo no es nada en el mundo, y
que no hay más que un Dios. Pues aunque haya algunos
que se llamen dioses, sea en el cielo, o en la tierra (como
hay muchos dioses y muchos señores), para nosotros, sin
embargo, sólo hay un Dios, el Padre, del cual proceden
todas las cosas [el Padre es la fuente de todas las cosas], y



Atributos del Padre

Veremos algunos atributos que pertenecen a Dios,
sólo al Padre. “Cuando alguno es tentado no diga que es
tentado de parte de Dios; porque Dios no puede ser ten-
tado 551 [no sujeto a la tentación del pecado*] por el mal,
ni Él tienta a nadie.” (Santiago 1:13) ¿Quién es el Dios
que no puede ser tentado? El Dios que no puede ser tenta-
do no puede referirse al Hijo de Dios, porque Él fue tenta-
do en todas las formas como nosotros somos tentados.
“Porque no tenemos un sumo sacerdote que no pueda
compadecerse de nuestras debilidades, sino uno que fue
tentado en todo según nuestra semejanza, pero sin peca-
do.” (Hebreos 4:15)

¿Algún hombre ha visto a Dios? “A Dios nadie le vio
jamás; el Unigénito Hijo, que está en el seno del Padre,
Él le ha dado a conocer.” (Juan 1:18) Esto ciertamente
no se está refiriendo al Hijo de Dios que muchos hombres
lo han visto a Él.

Pablo exhortó “que guardes el mandamiento sin má-
cula ni reprensión, hasta la aparición de Nuestro Señor
Jesucristo, la cual a su tiempo mostrará el bienaventura-
do y solo Soberano Rey de Reyes, y Señor de Señores; el
único 3441 [solo Él, sin compañía*] que tiene inmortali-
dad 110 [imperecedero, eterno- sempiterno, inmortal*]
que habita en luz inaccesible; a quién ninguno de los
hombres ha visto ni puede ver, al cual sea la honra y el
imperio sempiterno. Amén.” (1 Timoteo 6:14 al 16) Dios
el Padre es el único que no puede morir bajo ninguna cir-
cunstancia, porque Él es la fuente y el sustento de toda
vida: si Él moriría, entonces todas las cosas dejarían de
existir. Esta cualidad, de seguro no puede aplicarse al
Hijo de Dios porque ¡El fue muerto!

Jesús manifestó: “Yo el que vivo, y estuve muerto;
mas he aquí que vio por los siglos de los siglos, amén. Y
tengo las llaves de la muerte y del Hades.” (Revelación
1:18) “



rá 5293 al que le sujeto a El todas las cosas, para que Dios
sea todo en todos.” (1 Corintios 15:24 al 28)

El Hijo esta sujeto sobre su Padre ahora, y estaré por
siempre. La palabra Griega ��
����� que fue traducida
sujeto significa esto: “arreglar bajo, subordinar, someterse
al control de uno, sujetarse a sí mismo, obedecer: un termi-
no militar griego que significa ‘preparar [divisiones de tro-
pa] en un estilo militar bajo el comando de un líder.’ ” *

Pablo escribió sobre Cristo que Él: “es la imagen 1504

[semejanza*] del Dios invisible, el primogénito 4416 [vea
nota debajo] de toda creación.” (Colosenses 1:15)

Nota: La palabra Griega ����
�
�
� que fue tradu-
cida primogénito significa esto: “o puede ser; nacido an-
tes de toda creación.” (Wigram’s Griega Lexicon)
“Cristo es llamado primogénito de toda creación, quien
vino a ser por medio de Dios previo a todo el universo en-
tero de las cosas creadas.” *

Miqueas profetizó, “Pero tú Belén Efrata, pequeña
para entre las familias de Judá, de ti me saldrá el que
será Señor en Israel y sus salidas 4163 [origen�] desde el
principio, desde los días de eternidad.” (Miqueas 5:2)
“Quien su origen es de la antigüedad, desde los días de
antigüedad.” (Miqueas 5:2 de la Versión Revisada)

Este verso nos habla acerca del Hijo de Dios cuyo ori-
gen (inicio) fue mucho antes del comienzo de este mundo;
y tiempo como nosotros sabemos. Nosotros sabemos que
este verso esta hablando acerca del Hijo de Dios, porque se
cita en referencia a Él. “Y convocados todos los principa-
les sacerdotes, y escribas del pueblo, les preguntó dónde
había de nacer el Cristo. Ellos dijeron en Belén de Judea;
porque así esta escrito por el Profeta: Y tú, Belén, de la
tierra de Judá; porque de ti saldrá un guiador que apacen-
tará a mi pueblo Israel.” (Mateo 2:4, 6)

Las escrituras nuevamente afirman la maravillosa
verdad que Cristo es en realidad el Hijo de Dios; nacido
del Padre. En el primer verso de Proverbios 8, nos dice
que la sabiduría esta hablando. ¿Quién es esa sabiduría?
Verso ocho nos dice que él tiene boca y habla. Pablo es-
cribió: “Más para los llamados así Judíos como Griegos,
Cristo es el poder de Dios, y sabiduría de Dios.” (1 Co-
rintios 1:24) “Más por Él estáis vosotros en Cristo Jesús,
el cual nos ha sido hecho por Dios sabiduría, justifica-
ción, santificación y redención.” (1 Corintios 1:30) Cris-
to es esta Sabiduría y nos esta hablando en Proverbios 8.

“Antes de los abismos fui engendrada 2342; antes que
fuesen las fuentes de las muchas aguas. Antes que los
montes fuesen formados, antes de los collados, ya había
sido engendrada 2342.” (Proverbios 8:24, 25) También
veamos este verso en la Biblia Inglés Básico 1965:
“Cuando no había profundidades Yo había nacido,
cuando no había fuentes de agua fluyentes. Antes que las

montañas estuvieran en su lugar, antes de los collados
fue mi nacimiento.”

El verbo Hebreo ytllwx que fue traducido engendrada,
es usado en este verso, en la forma pulal: la definición para
la forma pulal es la única definición que se puede aplicar
aquí. Esta definición es como sigue: “hecho a retorcerse,
hecho a llevar, a ser traído de.”� Este verbo en esta forma
es solamente usado en tres lugares de la Biblia y aquí men-
cionaremos los otros lugares donde es usado. “¿Naciste
Tú, primero que Adán? ¿O fuiste formado 2342 [Hebreo en
la forma pulal] antes de los collados?” (Job 15:7)

“He aquí en maldad he sido formado 2342 [Hebreo en
la forma pulal] y en pecado; me concibió mi madre.”
(Salmo 51:5) Como se puede ver claramente, el término
engendrado, puede significar nada menos que procreado
o nacido. Si Proverbios 8:24, 25 estuviera tan sólo ha-
blando acerca de una sabiduría intelectual, entonces se
podría decir que en algún punto la sabiduría adquirida de
Dios y que antes de ese tiempo El no tenía sabiduría.
Estos versos no pueden estar hablando acerca de esto,
pero no otra cosa que del origen del Hijo de Dios.

Continuemos con el resto de los versos en Proverbios
capítulo 8, y aprendemos más acerca de las característi-
cas de la Sabiduría.

“No había aún hecho la tierra, ni los campos, ni el
principio del polvo del mundo. Cuando formaba los cie-
los ahí estaba Yo [Recordando Juan 1:1, el Verbo era con
Dios cuando todas las cosas fueron hechas]: Cuando tra-
zaba el círculo sobre la faz del abismo; cuando afirmaba
los cielos arriba; cuando afirmaba las fuentes del abis-
mo; cuando ponía al mar su Estatuto, para que las aguas
no traspasasen su mandamiento; cuando establecía los
fundamentos de la tierra: con Él estaba Yo ordenándolo
todo, y era su delicia de día en día, teniendo solaz delan-
te de Él en todo tiempo. Me regocijo en la parte habitable
de su tierra, y mis delicias son con los hijos de los hom-
bres. Ahora, pues, hijos, oídme y bienaventurados los
que guardan mis caminos. Atended el consejo, y sed sa-
bios, y no lo menospreciéis. Bienaventurado el hombre
que me escucha, velando mis puertas cada día, aguar-
dando a los postes de mis puertas. Porque el que me ha-
lle, hallará la vida y alcanzará el favor de Jehová. Más el
que peca contra mí, defrauda su alma; todos los que me
aborrecen aman la muerte.” (Proverbios 8:26 al 36)

Los términos Padre e Hijo



El nuevo testamento una y otra vez nos afirma que el
hecho que Jesucristo fue engendrado por su Padre antes
que el mundo fuera hecho. “Juan [quien fue 6 meses ma-
yor que Jesús] testificó acerca de Él [Jesús] y clamó di-
ciendo, Este es de quien yo decía el que viene, después de
mí, es antes de mí predilecto 1096 [llega a ser venir a exis-
tencia*] porque era primero que yo” (Juan 1:15) “Este es
aquel de quien yo dije, después de mí viene un varón el
cual es antes de mí predilecto 1096 porque era primero
que yo.” (Juan 1:30)

Jesús dijo: “Pues el Padre mismo os ama porque vo-
sotros me habéis amado, y habéis creído que Yo salí 1831

de Dios. Salí 1831 [salir de físicamente, proceder de ser na-
cido de*] del Padre y venido 2064 [venir de un lugar a
otro*] al mundo, otra vez dejo al mundo, y voy al Padre.”
(Juan 16:27, 28) Jesús fue nacido del Padre antes que el
mundo fuera hecho, mucho después El vino en el mundo.

Jesús entonces les dijo a los Fariseos, “Si vuestro Pa-
dre fuese Dios ciertamente me amarías porque Yo de
Dios he salido 1831 y he venido; pues no he venido de mí
mismo sino del que me envió.” (Juan 8:42)

Jesús oraba a su Padre, “ahora han conocido que to-
das las cosas que me has dado, proceden de Ti; porque
las palabras que me distes les he dado y ellos la recibie-
ron, y han conocido verdaderamente que salí 1831 de Ti,
y han creído que Tú me enviaste.” (Juan 17:7, 8)

Los discípulos oraron que Dios haría milagros
“mientras extiendes tu mano para que se hagan sanida-
des, y señales y prodigios mediante el nombre de Tu San-
to Hijo Jesús.” (Hechos 4:30) Jesucristo es literalmente
el Hijo de Dios. El no fue tan sólo llamado el Hijo de Dios
desde que nació en Belén.

Jesús dijo a sus discípulos, “Habéis oído que Yo os
he dicho: voy y vengo a vosotros. Si me amarais, os ha-
bría regocijado, porque he dicho que voy al Padre; por-
que el Padre mayor 3187 [mayor de, anterior*] es que Yo.”
(Juan 14:28) La palabra Griega �����	 que fue traducida
mayor en este verso es traducida mayor de, antiguo, en
Romanos 9:12. “Se le dijo: El mayor 3187 servirá al me-
nor.” (Romanos 9:12) Aquí la definición es de la palabra
Griega que fue traducida mayor, “mayor de que (literal-
mente o figurativamente específicamente en edad).”
(Diccionario Griego Strong’s) Aquí tenemos plena evi-
dencia que el Padre es antes que el Hijo o más viejo o ma-
yor en edad que su Hijo. No se necesita ser sabio para
figurar algo que es tan sencillo para un niño de entender.
Preguntándole a su niño “¿quién es mayor tú o yo?” estoy
seguro de que él le dará la respuesta correcta.

¿No dice la Biblia que el Padre y el Hijo son uno?

Ciertamente el Padre y el Hijo son uno, pero ¿cómo
es que son uno? ¿son ellos la misma persona?



deroso.” (Revelación 1:8) La palabra Griega que fue tra-
ducida “Todopoderoso” en este verso es �����������,
que esta formada por la combinación de la palabras Grie-
gas ��� y ������. 	�� significa “todo”, y ������ sig-
nifica “poder”. Jesús declaró, “Toda potestad [poder] me
es dado en el cielo y en la tierra.” (Mateo 28:18) Jesús
dijo que “toda potestad [poder]” me ha sido dada. Por lo
tanto El ahora tiene toda poder y el término “Todopode-
roso” puede ser bien aplicada al Hijo de Dios. Sin embar-
go esto no indica que El es el Ser Supremo Dios, porque
el Dios Ser Supremo es el que le dio a Cristo toda poder.

Cristo nunca es referido como el Dios Supremo. El
nunca es referido como el único Dios verdadero. El nun-
ca es referido como el Antiguo de Días. El nunca es refe-
rido como el Dios del Padre. El Padre es como quiera que
sea el Dios de nuestro Señor Jesucristo. “Para que el
Dios de Nuestro Señor Jesucristo, el Padre de gloria, os
de espíritu de sabiduría y de revelación en el conoci-
miento de Él.” (Efesios 1:17)

La Biblia claramente hace una distinción entre el Ser
Supremo del Universo y su Unigénito Hijo.

¿Cuántos Dioses hay?

Pablo manifestó, “para nosotros sin embargo sólo
hay un Dios, el Padre, del 1537 [que viene de, de*] cual
proceden todas las cosas y nosotros somos para Él; y un
Señor Jesucristo por medio del cual son todas las cosas,
y nosotros por medio de Él.” (1 Corintios 8:6)

Como te puedes haber figurado por ahora, el testimo-
nio de las Escrituras acerca de Dios completamente desa-
prueba la doctrina de la trinidad. Esta doctrina como es
manifestada por muchas iglesias, enseña que hay tres mu-
tualmente iguales (igual en cada respecto y estilo), co-
eterno (de la misma edad) omnisciente (que sabe todas las
cosas) omnipotente (que todo lo puede, todopoderoso)
dioses, quienes no son tres dioses más uno solo. No se ne-
cesita ser un genio para figurarse que esta idea no tiene
sentido del todo. De esta manera los propagadores de este
rótulo de doctrina con la palabra misterio, manifestando
que nosotros nunca podremos entenderla. De esta forma
Satanás a engañado a muchas personas en creer esta fal-
sedad sin chequear por nosotros mismos. Nosotros debe-
mos ser como los nobles Bereanos a quien Pablo escribió
acerca. “Y estos eran más nobles que los que estaban en
Tesalónica, pues recibieron la palabra con toda solici-
tud, escudriñando cada día las escrituras para ver si es-
tas cosas eran así.” (Hechos 17:11)

La Biblia revela claramente el carácter y muchos de
los atributos de Dios, el Padre, y su Hijo Jesucristo. Como
sea es revelado en la escritura que somos libres y requeri-
dos a examinar completamente. “Porque las cosas invisi-
bles de El, su eterno poder y deidad se hacen claramente

visibles, desde la creación del mundo, siendo entendidas
por medio de las cosas hechas, de modo que no tienen ex-
cusas.” (Romanos 1:20) Nosotros estamos sin excusas si
desdeñamos tan francas enseñanzas de la palabra de Dios.

No nos convirtamos en una de esas que rechaza la sa-
biduría, porque las escrituras manifiestan claramente que
si hacemos esto Dios nos rechazará. “Mi pueblo fue des-
truido, porque le falto conocimiento, yo te echaré del sa-
cerdocio; y porque olvidaste la ley de tu Dios, también
Yo me olvidaré de tus hijos.” (Oseas 4:6)

Con la idea de los tres dioses en uno, el plan de reden-
ción es frustrado con tantas innecesarias contradicciones.
El hecho que Dios nos amó tanto que nos dio a su Unigé-
nito Hijo ha sido ocultada por esta doctrina trinitaria. Con



Hijo era su más preciosa posesión que Él tenía en el uni-
verso entero, sin embargo El de buena voluntad cedió,
entregó a su Hijo por nosotros. Eso es un ¡amor asombro-
so! “El que no escatimó ni a su propio Hijo, sino que lo
entregó por todos nosotros. ¿Cómo no nos dará también
con El todas las cosas?” (Romanos 8:32)

Dios quiere que lo amemos con todo nuestros corazo-
nes. Nosotros amamos a Dios en proporción en cómo ve-
mos su amor por nosotros. “Nosotros le amamos á él,
porque él nos amó primero.” (1 John 4:19) El amor de
Dios fue manifestado por El dando algo – Su Unigénito
Hijo. Nuestra percepción del amor de Dios depende sobre
el valor del regalo que Él dio por nosotros. Si Dios hubie-
ra meramente dado un animal por nuestra salvación noso-
tros veríamos a Dios como un amoroso y bondadoso pero
sólo en una forma muy limitada desde que El sólo estuvo
dispuesto a dar un animal por nosotros.

Lo más apreciado es el regalo que Dios pudo dar por
nosotros, lo más podremos nosotros apreciar el amor de
Dios por nosotros y lo más de amar a Dios a cambio. Si
Dios hubiera dado algo menos que su Unigénito Hijo,
nuestro entendimiento que el amor de Dios sería limita-
do, por lo tanto nuestro amor por Dios sería limitado.
Desde el jardín del Edén Satanás ha buscado que conven-
cer a la gente de que Dios no es un Dios amoroso, bueno y
benigno como dice ser. Satanás sabe que si él puede con-
vencer a la gente de que Dios no dio en realidad a su Uni-
génito Hijo entonces la gente no amará a Dios a cambio
como de ellos esta requerido.

Satanás ha escogido de convencer a la gente que Je-
sucristo no es en realidad el Unigénito Hijo de Dios así
convencerlos que Dios en realidad no dio su Unigénito
Hijo. Satanás sabe que si puede convencer a la gente en
este principio él mantendrá control sobre ellos.

Juan declaró, “¿Quién es el que vence al mundo, sino
que el que cree que Jesús es el Hijo de Dios?” (1 Juan
5:5) Mis hermanos, vamos diligentemente a considerar

las declaraciones Bíblicas concernientes al Hijo de Dios
y rechacemos a aceptar enseñanzas cuales no están fun-
dadas sobre las escrituras. Pablo temía que los cristianos
serían engañados en recibir otro Jesús uno que no es el
Hijo de Dios. “Pero temo que como la serpiente con su
astucia engañó a Eva, vuestros sentidos sean de alguna
manera extraviados de la sincera fidelidad a Cristo. Por-
que si viene alguno predicando a otro Jesús que el que
os hemos predicado, o si recibís otro espíritu que el que
habéis recibido, u otro Evangelio que el que habéis acep-
tado, bien lo toleráis 430 [tener paciencia con, ser indul-
gente con*].” (2 Corintios 11:3, 4)

Pablo nos exhortó no aceptar otro Jesús o otro Evan-
gelio, porque él sabía que habrían hombres quienes ven-
drían a tratar de convencernos de aceptar otro Jesús que el
que es enseñado en las Escrituras. Mis amigos, la preocu-
pación de Pablo ha sido cumplida por medio de la ense-
ñanza conocida como la doctrina trinitaria. Con esta
enseñanza, pretenden que el Hijo de Dios no es en reali-
dad el Hijo de Dios pero que El tan solo estaba jugando
un papel o actuando como si El fuera un hijo. Esta idea
niega la relación de Padre e Hijo, cual es tan vital en nues-
tra experiencia cristiana. “¿Quién es el mentiroso, sino el
que niega que Jesús es el Cristo? Este es anticristo, por-
que él niega al Padre y al Hijo.” (1 Juan 2:22)

Nunca a habido tan grande manifestación del amor
de Dios que la que El nos dio su Unigénito Hijo por un
mundo de pecadores perdidos. “En esto se mostró el
amor de Dios para con nosotros, en que Dios envió a su
Hijo Unigénito al mundo. Para que vivamos por El. En
esto consiste el amor: no en que nosotros hayamos ama-
do a Dios, sino en que El nos amó a nosotros, y envió a su
Hijo en propiciación por nuestros pecados.” (1 Juan
4:9, 10) Alabemos a Dios por tan maravilloso amor.

Yo oro que Dios los bendiga en el estudio de estos
asuntos para ustedes mismos. “Examinadlo todo; rete-
ned lo bueno.” (1 Tesalonicenses 5:21)

- 41 -

Un EstudioUn Estudio Biblico Adicional



Notas:

- 42 -

“Procura con diligencia presentarte a Dios aprobado, como obrero que no tiene de que avergonzarse, que use
bien la palabra de verdad.” (2 Tim. 2:15) “Y estos eran más nobles que los que estaban en Tesalónica, pues recibie-
ron la palabra con toda solicitud escudriñando cada día las Escrituras para ver si estas cosas eran así.” (Hechos
17:11)

Si desean disponer de estudios bíblicos que cubran estos temas en detalle, por favor contacte la dirección que
aparece al pie, incluyendo sus puntos de vista de como esta publicación haya afectado su vida.

Pr. Lynnford Beachy
HC 64 Box 128 B

Welch, West Virginia 24801
U. S. A.

Fono: (304) 732-9204
E-mail: spanish@presenttruth.info

Internet: www.smyrna.org -or- www.presenttruth.info


	Table of Contents
	José Harvey Waggoner, 1820 - 1889(Padre de E. J. Waggoner) 1


